AU SERVICE DES ORTHODORES DE LANGUE FRANCAISE

LECTURES DE ST SYMEON

DIMANCHE DU FILS PRODIGUE

Kondakion
Dans ma déraison, j'ai fui ta gloire paternelle,
par de mauvaises actions j'ai dissipé les richesses que Tu m'avais léguées.
Aussi comme le Fils prodigue je te clame:
J'ai péché contre toi, Pére compatissant;
recois-moi qui me repens et fais de moi
I'un de tes serviteurs.

Au bord des fleuves de Babylone
Psaume 136

Au bord des fleuves de Babylone, Nous étions assis et nous pleurions, Au souvenir de
Sion. Alléluia.

Aux saules de leurs rives, nous avions suspendu nos harpes. Alléluia.

La, ceux qui nous avaient emmenés captifs nous demandaient de chanter des
cantiques, et nos ravisseurs nous disaient: « Chantez-nous un cantique de Sion.
Alléluia. »

Comment chanterions-nous un cantique du Seigneur sur une terre étrangere ?
Alléluia.

Si je t'oublie, Jérusalem, qu'al'oubli ma droite soit livrée. Alléluia.

Que ma langue s'attache a mon palais si je ne me souviens plus de toi, si je ne fais de
Jérusalem la premiére de mes joies. Alléluia.

Souviens-toi, Seigneur des fils d'Edom, qui disaient au jour de la ruine de Jérusalem :
« Détruisez, détruisez-la jusqu'a ses assises !

Lecture de la premieére épitre de Paul aux Corinthiens

1Co VI, 12-20 Freres, « tout m'est permis », mais tout n'est
pas profitable. « Tout m'est permis », mais j'entends, moi, ne
me laisser dominer par rien. Les aliments sont pour le ventre,
et le ventre pour les aliments, et Dieu abolira nourriture et
digestion. Mais le corps n'est pas pour la fornication: il est
pour le Seigneur, et le Seigneur pour le corps. Et Dieu, qui a
ressuscité le Seigneur, en sa puissance nous ressuscitera nous
aussi. Ne savez-vous pas que vos corps sont des membres du
Christ? Vais-je donc prendre les membres du Christ pour en faire ceux d'une
prostituée ? En aucun cas ! Ou bien ne savez-vous pas que celui qui s'unit a la prostituée
ne fait avec elle qu'un seul corps? Car il est dit: « Les deux ne seront qu'une seule
chair. »

Mais celui qui s'unit au Seigneur n'est avec lui qu'un seul esprit. Fuyez la fornication !




Tous les péchés que I'homme peut commettre sont extérieurs a son corps; mais celui
qui fornique peche contre son propre corps. Ignorez-vous aussi que votre corps est le
temple de cet Esprit saint qui est en vous et que vous tenez de Dieu, et que vous ne vous
appartenez pas, vu le prix auquel vous avez été rachetés ? Alors, glorifiez Dieu dans
votre corps et dans votre esprit, puisqu'ils appartiennent a Dieu.

Alléluia
v. Seigneur, je chanterai éternellement Tes miséricordes,
de génération en génération ma bouche annoncera Tes vérités.
v. Car tu as dit: "la miséricorde est édifiée pour les siecles",
dans les cieux est préparée Ta vérité. Ps. 88, 2 et 3

Evangile du Fils Prodigue

Lc XV, 11-32 En ce temps-la, Jésus dit cette parabole:
« Un homme avait deux fils. Le plus jeune dit a son pere:
“Mon pere, donne-moi la part de bien qui doit me revenir”.
Et le pére leur partagea son bien. Peu de jours apres, le plus
jeune fils, ayant tout ramassé, partit pour un pays éloigné,
ou il dissipa son bien en vivant dans la débauche. Lorsqu'il
eut tout dépensé, une grande famine survint dans ce pays,
et il commencga a se trouver dans le besoin. Il alla se mettre
au service d'un des habitants du pays, qui I'envoya dans ses
champs garder les pourceaux. Il aurait bien voulu se
rassasier des caroubes que mangeaient les pourceaux, mais
personne ne lui en donnait. Etant rentré en lui-méme, il se
dit: Combien de mercenaires chez mon pere ont du pain en abondance, et moi, ici, je
meurs de faim ! Je me léverai, j'irai vers mon pere, et je lui dirai : “Mon pere, j'ai péché
contre le ciel et contre toi, je ne suis plus digne d'étre appelé ton fils ; traite-moi comme
I'un de tes mercenaires”. Et il se leva, et alla vers son pere. Comme il était encore loin,
son pere le vit et fut ému de compassion, il courut se jeter a son cou et le baisa. Le fils lui
dit: “Mon pere, j'ai péché contre le ciel et contre toi, je ne suis plus digne d'étre appelé
ton fils”.

Mais le pere dit a ses serviteurs : “Apportez vite la plus belle robe, et lI'en revétez ;
mettez-lui un anneau au doigt, et des souliers aux pieds. Amenez le veau gras, et tuez-le.
Mangeons et réjouissons-nous ; car mon fils que voici était mort, et il est revenu a la vie ;
il était perdu, et il est retrouvé”. Et ils commencerent a se réjouir. Or, le fils ainé était
dans les champs. Lorsqu'il revint et approcha de la maison, il entendit la musique et les
danses. Il appela un des serviteurs, et lui demanda ce que c'était. Ce serviteur lui dit:
“Ton frere est de retour, et, parce qu'il I'a retrouvé en bonne santé, ton pere a tué le veau
gras”. Il se mit en colére, et ne voulut pas entrer. Son pere sortit, et le pria d'entrer. Mais
il répondit a son peére: “Voici, il y a tant d'années que je te sers, sans avoir jamais
transgressé tes ordres, et jamais tu ne m'as donné un chevreau pour que je me réjouisse
avec mes amis. Et quand ton fils est arrivé, celui qui a mangé ton bien avec des
prostituées, c'est pour lui que tu as tué le veau gras !”

“Mon enfant, lui dit le pére, tu es toujours avec moi, et tout ce que j'ai est a toi ; mais il
fallait bien s'égayer et se réjouir, parce que ton frere que voici était mort et qu'il est

rn

revenu a la vie, parce qu'il était perdu et qu'il est retrouvé”. »




Homélie prononcée par le Pére Boris Bobrinskoy
Dimanche du Fils Prodigue 1991
(1Co0 6,12-20, Lc15,11-32)

Au Nom du Pere et du Fils et du Saint Esprit,

Les Evangiles et toute la vie de 1'Eglise enseignent et
confirment combien multiples sont les chemins de Dieu
pour amener I'homme perdu a la maison du Pere, pour
ressusciter celui qui est mort, pour relever celui qui est
tombé.

Multiples sont les chemins de Dieu, multiples les actions
et les voies de la Providence. Dans les Evangiles méme on
trouve nombre de paraboles et d'images, dont certaines
nous surprennent plus que d'autres. Je rappellerai une des
plus saisissantes, celle du bon berger s'en allant dans la
montagne a la recherche de la brebis perdue, la retrouvant
et la prenant sur ses épaules pour la ramener au bercail.

Dans la parabole d'aujourd'hui, autre est le chemin choisi par Dieu, non pas le chemin
de l'action, mais celui de la patience. Nous voyons le Pere accéder aux demandes de son
fils, lui donner la part d'héritage « qui lui est due«. Je souligne « qui lui est due », car cela
montre le respect de notre liberté. Le fils s'en va et dilapide tous ses biens « dans une
terre lointaine« . Retenez bien cette expression « terre lointaine », qui ne vient pas par
hasard. La « terre lointaine » commence des que I'homme tourne le dos a Dieu, méme s'il
pense encore étre proche de Lui. Des qu'il s'éloigne de Dieu il entre dans la « terre
lointaine » qu'est la vie sans Dieu.

Loin de Dieu, le second fils a dilapidé tous ses biens. Le voici tenaillé par la faim et la
soif. N'ayant plus de recours, « il rentre en lui-méme », dit l'Evangile. « Rentrer en soi-
méme » est le début du chemin du retour vers Dieu. Pour retourner vers Dieu, il faut
d'abord rentrer en soi-méme et prendre conscience de toute la distance qui nous sépare
de Lui, percevoir I'état de déchéance de notre vie, prendre la mesure de notre solitude,
comme ce fils pour ainsi dire devenu orphelin. Rentré en lui-méme il est tenaillé par le
désir du pain que méme les mercenaires et les serviteurs de son pere ont en abondance.
Alors, ravalant son orgueil et son amour-propre, il prend le chemin du retour vers la
maison.

Et c'est 1a que se passe la chose tellement inattendue, tellement étonnante. « Alors
qu'il était encore loin, dit I’Evangile, son pere le vit et fut ému de compassion, et courut se
jeter a son cou.» On a vraiment l'impression que le pere n'avait pas cessé de guetter
I'horizon pour apercevoir son fils « étant encore loin ».

I I'attendait depuis toujours, avec des larmes et avec espérance, il attendait ce fils, si
prodigue qu'il soit, parce qu'il n'avait jamais cesser de l'aimer et de croire a son retour.
Des qu'il voit son fils, non seulement il n'attend pas qu'il vienne vers lui, s'humilie en se
prosternant a ses pieds et en demandant pardon, mais il court lui-méme a sa rencontre,
il ouvre ses bras et il 'embrasse. Il faut retenir cette image, dans son sens le plus littéral
comme dans son sens le plus spirituel.

Vous connaissez la suite : le pardon, la réconciliation, le banquet et la féte.

On pourrait penser que la parabole se terminerait la. Tout n'est-il pas dit ? L'enfant
qui s'est €loigné, qui a tout dépensé prodigalement dans une vie de débauche, qui a
connu la faim et la soif, qui est revenu vers la maison du pere, qui y est accueilli et y
retrouve sa place. Cette histoire ne se suffit-elle pas a elle-méme ? Car nous nous
interrogeons sur la deuxieme partie : qui est ce fils ainé ? Ce fils qui est resté a la maison,




qui n'a jamais rien dilapidé de ses biens, qui a fait la volonté de son pere ? Qui est-il ?
Est-ce Israél ? Sont-ce les anges déchus qui envient et jalousent la bonté de Dieu et qui
refusent la restauration du pécheur ? Ne forcons pas plus la parabole. Son mystere
demeure. Il y a aussi les serviteurs qui travaillent contre rétribution et recoivent leur
salaire. Eux non plus ne manquent ni du pain ni du nécessaire et ce sont eux que le fils
perdu envie en premier.

Pourtant, ni lui ni son frere ne manquait de rien dans la maison du pere.

Qu'y a-t-il dans le cceur des fils 7 La certitude qu'ils sont de plein droit dans la maison,
héritiers de I'héritage ? Y a-t-il autre chose, un sentiment personnel et vivant d'amour
envers le pere ?

Pourquoi aura-t-il fallu que le second fils passe par de si cruelles expériences avant de
découvrir le vrai amour ? Pourquoi aura-t-il fallu qu'il abandonne la maison de son pere
et y revienne tout repentant pour comprendre que son pere l'aime ? Car le vrai amour,
I'amour désinteressé, il le découvre au moment méme ou le pere lui ouvre les bras et lui
donne un baiser. Car le pere lui a donné tout le bien qu'il lui devait, il ne lui doit plus rien
désormais. Il n'a plus que son cceur a lui donner et il le lui donne en plénitude, sans
réserve, avec des larmes de joie.

Peut-étre l'enseignement de cette parabole est-il aussi de nous faire découvrir
I'amour gratuit de Dieu, la gratuité de 'amour de Dieu pour nous et la gratuité de notre
amour pour Lui. Ne devrions-nous pas chercher Dieu pour Lui-méme et non pas pour les
biens terrestres qu'll peut nous donner ? Je dirais méme I'aimer pour Lui-méme sans
songer aux biens éternels qu'll peut nous donner. L'aimer d'un amour personnel et
intime, comme il est dit dans 1'Apocalypse : « Si quelqu'un m'ouvre la porte, je viendrai et
nous souperons chez lui, lui pres de moi et moi pres de lui. »

Etre prés du Seigneur et que le Seigneur soit prés de nous, comme le Pére embrassant
son enfant retrouvé.

C'est la que se révele dans son immensité et sa profondeur insondables 1'amour
paternel de Dieu auquel nous sommes appelés aujourd'hui.

Amen.

Le fils prodigue
Homélie prononcée en 1997
Lc15,15-32

Au nom du Pere et du Fils et du Saint Esprit.

Chacun d'entre nous se reconnait dans le Fils prodigue.
Et c'est bien ainsi. Mais si on creuse dans l'histoire de
I'humanité, dans I'histoire du peuple juif, on retrouve cette
histoire d'amour entre Dieu et son fils. Entre Dieu et son fils
Adam, qui s'est caché apres avoir péché ; histoire d'amour
entre Dieu et le peuple juif, peuple choisi pour garder la foi
en lui. Et tant de fois ce peuple a pris le chemin du pays
lointain et a dépensé follement sa foi.

Et combien de fois Dieu est allé le chercher et lui a dit : « Retourne. Si tu ne retournes
pas, je vais reprendre mes graces. » Combien de fois ce peuple, envoyé en exil, en Egypte,
a Babylone, n'a pas retrouvé la foi envers son pere et n'a pas dit : « Pardonne-moi, Pere,
et regois-moi ».

Plus pres de nous, chacun se voit dans cette situation du peuple juif et de toute
I'humanité. Si un poisson sort de I'eau et essaie de vivre sur la terre, il meurt parce qu'il
n'est pas dans son élément ; si un oiseau veut essayer de vivre ailleurs que dans le ciel, il
sera dévoré par d'autres animaux ; si le petit enfant qui vient de naitre veut essayer de




vivre autrement que par le sein de sa mere, il mourra parce qu'il ne peut pas se nourrir ;
si 'homme essaie de vivre autrement que dans I'Esprit Saint, autrement que dans le sein
de son Pére céleste, Dieu, il va mourir, tot ou tard.

Certains Peres saints disent qu'il n'y a pas de vie en dehors de Dieu. Pere Sophrony
osait affirmer qu'il n'y a pas de vie en dehors de Dieu et que ceux qui disent qu'ils vivent
en dehors de Dieu sont en réalité morts.

Essayons de regarder encore le petit enfant. Lorsqu'il balbutie au sein de sa mere,
celle-ci balbutie avec lui, essaye de parler la langue de son enfant pour se faire
comprendre de lui.

De la méme maniere I'Esprit de Dieu, et Dieu lui-méme, balbutie avec chacun d'entre
nous. Parce qu'avant d'arriver a comprendre la langue de Dieu, la langue du Pere, il faut
parcourir beaucoup de pays lointains, se trouver dans l'état de péché et avoir besoin de
l'air que donne le pére. : ce moment, I'Esprit nous apprend la langue qui est la langue de
la rencontre entre Dieu et 'homme : « J'ai péché contre le ciel et contre toi. Je ne suis pas
digne d'étre appelé ton fils. Recois-moi comme un de tes serviteurs. » Et lorsqu'on est
recu comme un des serviteurs, il est slir qu'on a commencé a pénétrer la porte du
Royaume et qu'on commence apprendre la langue du Pere. Amen.

Homélie du P. Placide Deseille pour le
XVlIle Dimanche de Luc 2010
Le Fils prodigue
Les regles liturgiques font que cette année, a deux jours

d'intervalle, nous célébrons deux « saintes rencontres ».
Aujourd'hui, celle du Fils prodigue avec son peére (Lc
15,11-32), et dans deux jours, celle du Christ enfant avec
le vieillard Syméon, qui résumait en sa personne l'attente
et les aspirations de tous les « pauvres» d'Israél qui,
depuis des siecles, attendaient la venue du Messie (Lc 2,
22-40).

Quelques jours apres Noél, j'ai recu une carte de veeux
qui m'était envoyée par un homme qui, apreés une longue et brillante carriere
professionnelle, venait de prendre sa retraite a l'age de 82 ans, et avait demandé
aussitdt a étre recu dans 1'Eglise orthodoxe. Nous le connaissions, car il avait passé
quelques jours dans notre hotellerie, et était devenu un ami de notre monastere. Il m'a
donc envoyé une carte de vceeux, qui était ornée de la reproduction d'une tres belle
fresque d'une église roumaine de Moldavie, représentant le vieillard Syméon portant le
Christ enfant dans ses bras, le serrant sur son coeur avec une merveilleuse expression
d'affection et de tendresse. Et cet homme, qui n'avait pas encore une culture
iconographique tres développée, s'était mépris sur le sens de cette représentation, dans
laquelle il croyait voir évoquée la naissance éternelle du Fils de Dieu dans le sein du
Pere. Pour lui, le vieillard représenté n'était pas Syméon, mais le Pere éternel
engendrant son Fils, le serrant dans ses bras: « Tu es mon Fils, aujourd'hui je t'ai
engendré avant l'étoile du matin » (cf. Ps 2, 7 et 109, 3). Méprise, certes, mais je crois
pourtant que cette méprise, inattendue, peur nous introduire dans une contemplation
profonde, émerveillée, du mystere de la sainte Trinité et de toute 1'économie de notre
Rédemption, et, par 13, nous éclairer aussi sur la signification profonde de cette autre
rencontre dont nous venons d'entendre le récit, celle du Fils prodigue et de son pere.

D'ailleurs, il est bien connu que des personnages dont il est question dans I'Evangile,
peuvent évoquer les acteurs d'un mystere plus élevé. Par exemple, d'une fagon, qui au
premier abord, peut également sembler surprenante et reposer sur une méprise, depuis




leur origine, les fétes de la Mére de Dieu comportent, comme évangile a la liturgie, le
récit de I'hospitalité de Marthe et Marie. Du personnage de Marie de Béthanie, sceur de
Lazare, que ce récit met en scene, assise aux pieds du Seigneur, écoutant sa parole et la
gardant dans son cceur, au lieu de se laisser distraire par la multiplicité des taches
matérielles, la liturgie fait comme une figure de la Vierge Marie, Mere de Dieu. Quant au
pere du Fils prodigue, il est évident que c'est une figure de notre Pere céleste.

Le vieillard Syméon, image lui aussi du Pere céleste ? L'idée est moins étrange qu'elle
ne parait a premiere vue, puisque toute la tradition chrétienne, en Occident comme en
Orient, a aimé contempler, a travers l'image de Marie de Béthanie, le mystere de la vie
intime de la Mere de Dieu, tout entiere a 1'écoute de la parole de son divin Fils. Eh bien,
pourquoi ne pas voir dans cette affection immense du vieillard Syméon pour ce petit
enfant qu'il tient dans ses bras, pourquoi ne pas y voir aussi comme une évocation
lointaine et infiniment touchante de ce mystere ineffable, irreprésentable, de la
naissance éternelle du Fils de Dieu ? Et cet amour qui les unit tous deux, ne peut-il pas
évoquer le Saint-Esprit, cet Amour hypostatique qui procéde du Pere, repose sur le Fils,
et du Fils retourne vers le Pére, comme l'enseignait saint Grégoire Palamas ? Ce Saint-
Esprit, qui ne peut étre représenté sous une forme humaine, et n'a été manifesté dans le
Nouveau Testament que sous les images de la colombe apparue lors du baptéme du
Seigneur et des langues de feu, de ces flammes qui embraserent les apotres au jour de la
Pentecéte, ce Saint-Esprit, dis-je, ne peut-il pas étre évoqué aussi, naivement, par cet
amour palpable, en quelque sorte, qui, sur cette fresque roumaine, unit le Verbe fait
chair, petit enfant, a ce saint et juste vieillard ? Oui, cette belle fresque peut nous
entrainer vers une semblable contemplation, et nous faire comme entrevoir ce qu'il y a
de plus profond dans le mystere de la sainte Trinité : Tu es mon Fils ; aujourd'hui, je t'ai
engendreé, cet aujourd'hui de 1'éternité qui était avant le temps, et demeure a jamais.

Mais, me direz-vous, nous voila bien loin de la parabole du Fils prodigue ! Moins que
vous ne le pensez. Ne pouvons-nous pas contempler aussi dans cette icone comme une
image, une illustration du retour du Christ, apres sa Passion, dans le sein du Pere, avec
sa nature humaine cette fois ? Car le mystere de notre Rédemption ne consiste pas
seulement dans la mort du Christ sur le calvaire, mais dans son retour au Pere par sa
Résurrection, son Ascension glorieuse et sa session a la droite de ce Pere, désormais
avec la nature humaine qu'il avait assumée.

Les termes du Symbole de la foi peuvent nous paraitre abstraits, ne pas représenter
grand-chose pour nous : « Qui est ressuscité le troisiéme jour selon les Ecritures, qui est
monté aux cieux et est assis a la droite du Pere. » Cela signifie que le Christ, apres sa
Passion, apres sa mort sur la croix, a achevé son mystere pascal par cette rencontre
entre lui et son Pére, mais cette fois, il était revétu de la nature humaine, une nature
humaine, qui, comme je vous le rappelle souvent, nous contenait tous, comme
virtuellement, mais réellement cependant. Le Christ, dans son discours apres la Cene,
exprimait cela en disant: « Pere, glorifie-moi de la gloire que j'avais aupres de toi avant
que le monde fat» (Jn 17,5). Qu'est-ce que cela voulait dire? Cela voulait dire
précisément que, apres sa Passion, dans sa Résurrection et son Ascension, le Christ allait
entrainer aupres du Pere cette nature humaine qu'il avait revétue, et qui, encore une
fois, nous contenait tous, pour qu'elle soit elle-méme divinisée et jouisse de la gloire, des
divins privileges dont le Verbe, en sa condition divine, jouissait avant que le monde fiit.
Mais cela ne peut-il pas se traduire aussi en disant qu'il est retourné dans le sein du
Pere, cette fois avec toute I'humanité sauvée, jouissant de cette infinie tendresse du
Pere ? Et c'est ainsi que le Pere I'a recu dans son sein, que le Pere 1'a serré sur son ceeur,
- et c'est ainsi que nous rejoignons la parabole de I'Enfant prodigue. Mais comment



exprimer tout cela! Car, au fond, qui est I'Enfant prodigue ? Spontanément, nous
répondons : « Mais c'est nous, c'est chacun de nous, avec notre péché, avec tous nos
péchés personnels, c'est toute I'humanité, avec tous les péchés commis depuis Adam. »
Ce n'est pas faux.

Mais nous ne pouvons revenir au Pere que parce que le Christ a assumé notre péché,
a pu en parler a son Pere, lui qui était absolument sans péché personnel, en disant:
«mon péché » (Ps 50, 5). Lui qui en avait assumé toutes les conséquences : la souffrance
et la mort, a fait de celles-ci les signes, et comme l'incarnation de son amour pour son
Pere. Il les a ainsi comme détruites de l'intérieur en ressuscitant. Au fond, le véritable
Enfant prodigue revenant vers son pere, c'est le Christ, qui a assumé notre nature
pécheresse, qui a pris sur lui notre péché, ayant été, selon l'expression si forte de saint
Paul, « fait péché pour nous » (2 Cor 5, 2. Certes, il faut bien comprendre cette phrase. Le
Christ n'a jamais commis de péché personnel, bien siir, mais il a été fait péché pour nous,
c'est-a-dire qu'il a revétu la nature humaine non pas dans un état idéal, abstrait, sans
souillures, mais la nature humaine, et tous les hommes, avec leurs péchés, avec cette
masse de péchés que I'humanité avait accumulée depuis les origines. Et cela, au point
qu'il pouvait dire, en priant son Péere, en récitant les Psaumes, « Pardonne mon péché »
(Ps 50, 5). C'est ainsi que le Christ est devenu le véritable Enfant prodigue, en qui s'est
accompli le retour de I'humanité pécheresse vers le Pere, et qui a été accueilli par le
Pere, qui a été accueilli dans le sein du Pere, avec cette infinie tendresse qu'évoquait si
bien (sans la « représenter » !) cette image du vieillard Syméon, serrant I'Enfant Jésus
sur son cceur. Ce n'est que dans le Christ, avec Lui, en Lui, par Lui, que nous pouvons
revenir vers le Pere. Et, en Lui, nous, les fils adoptifs, devenons nous aussi I'objet de cette
merveilleuse tendresse qui, de toute éternité, unit le Pere et son Fils unique par nature,
dans le Saint-Esprit.

Nous pouvons voir en cela la réalisation parfaite de ce que nous dit saint Isaac le
Syrien : « Le péché de toute I'humanité n'est, en face de la miséricorde de Dieu, qu'une
poignée de sable jetée dans l'océan.» Eh bien, oui, cette sainte rencontre de 1'Enfant
prodigue véritable avec son Pere, du Christ qui, nous ayant assumés en Lui, nous ramene
avec Lui dans le sein du Pere par sa Résurrection, c'est bien cela, c'est cette immensité
apparente du péché de I'humanité, jetée dans cet océan d'amour miséricordieux.

Vous voyez comment cette apparente méprise commise par notre ami dans
l'interprétation de l'icone de la sainte Rencontre du juste vieillard Syméon et de I'Enfant
Jésus, peut nous introduire dans une contemplation émerveillée, a la fois du mystere de
la sainte Trinité et de tout le mystere de notre Rédemption, du mystere de notre salut.
C'est tout le christianisme qui est ainsi résumé, condensé. Car le mystere central,
fondamental, du christianisme, c'est la révélation de la « grande miséricorde » (Ps 50,3)
de Dieu, la révélation que Dieu est I'amour infini.

En consacrant un dimanche a la contemplation de cette parabole de I'Enfant prodigue,
au cceur de cette série des dimanches qui nous préparent a l'entrée en caréme, la
tradition liturgique de 1'Eglise a voulu mettre devant nos yeux cette image de I'immense
miséricorde de Dieu. Et, encore une fois, cette année, la proximité du dimanche du Fils
prodigue avec la féte de la sainte Rencontre est extrémement suggestive, et doit nous
jeter dans I'émerveillement, nous faire éprouver un sentiment concret du mystere de
notre foi, en donnant vie et chaleur aux formules théologiques un peu séches et
abstraites qui l'expriment. Mais, m'objecterez-vous encore, dans la parabole, le Fils
prodigue est un adulte, et, lors de la Sainte Rencontre, c'était un enfant que Syméon
tenait dans ses bras. Oui, certes. Mais il n'y a de repentir véritable que si, dans le Christ,
nous redevenons comme de petits enfants, si nous communions a ce que j'appelle son



« état d'enfance éternisée ». Oui. Souvent d'ailleurs, au lieu de parler du Fils prodigue, on
parle de « I'enfant » prodigue. Pour revenir ainsi au Pére, pour réaliser tout cet itinéraire
du repentir, il faut redevenir enfant, se rendre conforme a I'enfance éternelle du Verbe.
Il y a un lien étroit entre l'enfance spirituelle et le vrai repentir. Et tout cela a été
accompli dans le Christ, a été réalisé par le Christ, tout cela a été comme le reflet, dans
I'ordre de la création, de ce mystere éternel de la naissance du Christ dans le sein du
Pere, du Christ recevant de son Pere cet amour infini qu'est 1I'Esprit-Saint, qui vient
reposer sur lui, qui, de lui, reflue vers le Pere, en cette liturgie céleste qui fait et fera la
joie émerveillée et éternelle de tous les fils dans le Fils.

Contemplons, méditons ce récit évangélique, cette parabole de I'Enfant prodigue. Cela
nous donnera le sens véritable de ce que doit étre une vie chrétienne. Tant que, dans la
vie chrétienne, nous ne verrons que l'accomplissement d'un certain nombre de
préceptes, le respect de certains interdits, tant que nous considérerons Dieu comme un
maitre sévere, nous ressemblerons a ce serviteur négligeant que blamait le Seigneur
dans la parabole des talents, ce serviteur qui s'était contenté d'enfouir le talent recu de
son maitre, et qui le lui rendait en disant: « Je sais que tu es un maitre dur, un maitre
exigeant, injuste ; j'ai donc enterré le talent que tu m'avais confié et je te le rends tel qu'il
était. » Et il est condamné a cause de cela, parce qu'il n'a pas cru a la miséricorde, a
I'amour sans limite du Pére, et il n'a songé qu'a étre en regle avec ce maitre qu'il jugeait
dur et injuste.

Ayons la certitude de la miséricorde de Dieu, de cette miséricorde infinie, dans
laquelle, comme le disait saint Isaac le Syrien, que je citais a l'instant, tous nos péches,
tous les péchés de I'humanité peuvent étre jetés et disparaitre comme une poignée de
sable dans l'océan. C'est seulement si nous avons conscience de cela que tout notre
effort de caréme prendra son sens. Certes, pendant le caréme, il faut jetiner, il faut prier
plus intensément que d'habitude, avec de longs offices, il faut prendre sur son sommeil
pour prolonger sa priére dans la nuit. Il faut faire I'aumone, il faut faire un effort de
miséricorde effective envers le prochain. Mais tout cela n'a de sens que si nous y voyons
non pas une obligation extérieure, mais la maniere de réaliser concretement dans notre
vie notre retour au Pere, ce retour vers la miséricorde infinie, dont seul 'amour de notre
moi, de notre ego, peut nous séparer. Dieu n'est pas sévere envers le pécheur, loin de la.
Seulement le pécheur, dans la mesure, ou il reste attaché a son vieux moi, dans la mesure
ou le pécheur ne consent pas a abattre cette muraille qui le sépare de Dieu, et qui est
I'arrachement a sa volonté propre, dans la mesure ou le pécheur ne consent pas,
n'accepte pas de I'abattre, alors Dieu devient lointain pour lui, inaccessible méme.

Oui, que cette parabole nous donne ainsi le sens de l'infinie miséricorde de Dieu, c'est
cela qui est le cceur de notre christianisme, c'est cela qui est au cceur de notre vie
chrétienne, c'est cela qui nous livre le sens le plus profond de tous les mysteres
fondamentaux de notre foi. Et alors nous entrerons dans la joie, dans la joie du Fils
prodigue, dans la joie de ce festin éternel et de cette rencontre infiniment douce avec
notre Pere céleste, a qui soit la gloire, avec son Fils bien-aimé, Jésus-Christ, et son Esprit
tres saint, dans les siecles des siecles. Amen.

Les Homélies du P. Placide Deseille
Sont a retrouver sur le site du Monastére de Solan
https://monastere-de-solan.com

Le recueil La Couronne bénie de l'année liturgique
est disponible a la Librairie du Monastere
https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie




Homélie du P. Jean Breck
Dimanche du Fils Prodigue 2023

Au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit.

La parabole du « Fils prodigue » se concentre sur trois
personnages. L'intérét premier se porte sur le fils cadet, celui
qui demande sa part d’héritage méme avant le déceés de son
pere. Puis, il y a le fils ainé, jaloux de son frere, qui, pense-t-il,
était favorisé par le pere. Enfin, comme figure principale, le
pere lui-méme apparait comme source de réconciliation et
auteur de compassion et de pardon.

Comme toujours, il faut lire la parabole dans le contexte ot I'Evangéliste Luc I'a
située. Au début de cette partie de 'Evangile (15,1-2), Luc précise que « Les collecteurs
d’impéts et les pécheurs (ceux qui étaient condamnés par les Pharisiens) s’approchaient
tous (de Jésus) pour I’écouter. Les Pharisiens et les scribes disaient : 'Cet homme-la fait bon
accueil aux pécheurs et mange avec eux !' ». Ensuite Jésus prononce trois paraboles sur le
theme des retrouvailles : d’abord sur la brebis perdue et retrouvée, puis sur la piece
d’argent perdue et retrouvée, et enfin sur le fils prodigue, lui aussi « perdu », et
« retrouvé » par son pere.

Un point important a noter: dans aucune des paraboles il n’est question de
culpabilité. C’est évident en ce qui concerne la brebis et la piéce d’argent. Mais loin d’étre
condamné ou méme grondé par son pere, le cadet a son retour a la maison familiale est
regu avec joie et célébration par le pere, contre lequel le jeune fils a péché. Ce péché
d’ailleurs ne consiste pas du fait qu'il soit parti avec les biens familiaux, mais qu'il se soit
comporté en « prodigue », offensant et le ciel et son pére par sa conduite dissolue.
Malgré tout, le pere le voit de loin, court a sa rencontre et 'embrasse comme fils bien-
aimé, « mort et vivant, perdu et retrouvé ». Au lieu de critiquer son fils, il le couvre d'une
abondance de pardon et d’amour.

Dans la deuxieme partie de la parabole Jésus veut montrer que le vrai péché est celui
commis par le fils ainé.

Lui se vante d’étre fidele a son pere. C’est lui, 'ainé, pense-t-il, qui est responsable,
obéissant en toutes choses. A ses yeux son pére fait une erreur monumentale en
accueillant son frere, qu’il condamne comme « prodigue », indigne d'étre recu de
nouveau au sein de la famille. Dans le contexte de la parabole, pourtant, le fils ainé
commet le péché typique des Pharisiens et des scribes : le péché d’hypocrisie.

Placée au début du Grand Caréme, cette parabole nous avertit sur plusieurs aspects
de notre comportement.

Elle rend évident les dangers d’'une vie marquée par la luxure et la convoitise. Elle
nous montre l'inutilité de tout esprit de jalousie ou de suffisance. Mais avant tout, la
réaction du fils ainé au retour de son frére met en évidence la gravité de I'hypocrisie.
C’est bien ce péché-la que Jésus condamne chez les Pharisiens, les bien-pensants qui se
justifiaient colite que cofte, tout en maudissant le peuple commun pour leur ignorance
de la Loi et leur moralité plutot discutable.

«Les scribes et les Pharisiens, dit ]Jésus, lient de pesants fardeaux (c’est-a-dire des
exigences de la Loi) et les mettent sur les épaules des hommes, alors qu’eux-mémes se
refusent a les remuer du doigt. Toutes leurs actions, ils les font pour se faire remarquer des
hommes » (Mt 23,4-5).

Combien de fois pendant le Caréme sommes-nous tentés de faire de méme : d’insister
pour que les autres respectent un jeline monastique, ou fassent des gestes de charité, ou




prient davantage pour le monde, tandis que notre conduite et surtout notre attitude ne
s'améliorent guere? Combien de fois a la confession sommes-nous tentés de ne
confesser que les péchés des autres, ou bien de nous justifier devant le prétre et devant
Dieu ? Que c’est facile de voir la paille dans I'ceil de notre voisin et d’ignorer la poutre qui
est dans notre ceil !

Que nous nous comportions comme le fils prodigue ou comme son frere ainé, nous
nous condamnons devant la justice de Dieu. Nous ne sommes pas dignes d’entrer dans
sa maison, I'Eglise. Nous ne sommes pas dignes non plus de recevoir 'héritage que Lui
seul peut nous accorder, I'héritage de vie éternelle dans son Royaume. Méme si nous
faisons un effort considérable pour nous repentir de nos péchés préférés, ceux qui sont
les plus difficiles a abandonner, le désir et la volonté de les rejeter définitivement nous
manquent. Méme si nous ne menons pas une vie de débauche, I'esprit d’hypocrisie n’est
jamais tres loin de nous. Il se manifeste surtout par notre tendance continuelle a juger
les autres pour les péchés et les manquements dont nous sommes nous-mémes
coupables.

Et pourtant, Dieu demeure toujours parmi nous, méme dans les moments les plus
pénibles, voire les plus corrompus de notre vie. Tout comme le pére du fils prodigue
continuait sans relache a chercher celui qui était perdu, ainsi Dieu notre Pere nous
cherche, attendant passionnément notre retour.

Il nous accompagne dans le désert aride de notre cceur. Il chemine avec nous quand
nous nous sentons completement perdus. Il connait et Il partage notre solitude et notre
détresse lorsque nous nous trouvons abandonnés, rejetés par le monde, ou bien quand
nous n’avons que de caroubes a manger.

Le pere du fils prodigue attendait le retour de celui-ci, et lorsqu’il I'a vu, il s’est
précipité pour I'embrasser et 'accueillir de nouveau chez lui. Dieu notre Pere fait de
méme et plus encore. Il nous poursuit activement, toujours et partout. Il ne nous perd
jamais de vue. Et encore, tout ce que nous vivons de bon ou de mauvais, Il le connait et Il
le partage. Il boit a la coupe de notre souffrance et de notre détresse jusqu’a la lie. Tous
nous sommes des prodigues, tous nous sommes susceptibles de juger les autres de
maniere hypocrite, étant nous-mémes coupables des fautes que nous leur attribuons. Et
pourtant Dieu est toujours présent parmi nous et en nous, les bras ouverts pour nous
recevoir, nous embrasser et nous combler du pardon et d’'amour.

La période de Caréme nous donne la possibilité de descendre jusqu’au lieu secret de
notre cceur.

La, nous pouvons scruter notre conscience, pour comprendre nos motivations et tenir
compte de nos erreurs, nos fautes, nos péchés. Ces quelques semaines a venir nous
offrent une occasion bénie de nous voir tels que nous sommes, sans prétention et sans
hypocrisie. C’est une occasion privilégiée de nous repentir, de nous tourner des ténebres
vers la lumiere.

Mais le Caréme est aussi un temps de réjouissance. Les passages liturgiques de cette
période nous préparent, non pas a trembler désespérément devant le jugement
redoutable du Christ, mais de voir en Christ 'unique source du pardon et du renouveau
spirituel. Le Caréme nous aide a dépasser nos propres manquements et a trouver en
Dieu la source de toute espérance, I'objet de tout désir bénéfique.

Le Caréme nous accorde donc la possibilité d’entendre de la part de Dieu et a notre
propre égard I'assurance prononcée par le pére de la parabole a son fils ainé : « Toi, mon
enfant, tu es toujours avec moi, et tout ce qui est a moi est a toi ! »

Amen.

P John Breck



