


Tous	 les	péchés	que	 l'homme	peut	 commettre	 sont	extérieurs	à	 son	corps	;	mais	 celui	
qui	 fornique	pèche	contre	son	propre	corps.	 Ignorez-vous	aussi	que	votre	corps	est	 le	
temple	de	cet	Esprit	saint	qui	est	en	vous	et	que	vous	tenez	de	Dieu,	et	que	vous	ne	vous	
appartenez	 pas,	 vu	 le	 prix	 auquel	 vous	 avez	 été	 rachetés	?	 Alors,	 glorifiez	 Dieu	 dans	
votre	corps	et	dans	votre	esprit,	puisqu'ils	appartiennent	à	Dieu.	

Alléluia	
v.	Seigneur,	je	chanterai	éternellement	Tes	miséricordes,	

de	génération	en	génération	ma	bouche	annoncera	Tes	vérités.	
v.	Car	tu	as	dit	:	"la	miséricorde	est	édifiée	pour	les	siècles",	

dans	les	cieux	est	préparée	Ta	vérité.	Ps.	88,	2	et	3	
	

Évangile	du	Fils	Prodigue	
Lc	 XV,	 11-32	 En	 ce	 temps-là,	 Jésus	 dit	 cette	 parabole	:	

«	Un	homme	avait	 deux	 fils.	 Le	 plus	 jeune	dit	 à	 son	père	:	
“Mon	père,	donne-moi	la	part	de	bien	qui	doit	me	revenir”.	
Et	le	père	leur	partagea	son	bien.	Peu	de	jours	après,	le	plus	
jeune	 fils,	ayant	 tout	ramassé,	partit	pour	un	pays	éloigné,	
où	il	dissipa	son	bien	en	vivant	dans	la	débauche.	Lorsqu'il	
eut	tout	dépensé,	une	grande	famine	survint	dans	ce	pays,	
et	il	commença	à	se	trouver	dans	le	besoin.	Il	alla	se	mettre	
au	service	d'un	des	habitants	du	pays,	qui	l'envoya	dans	ses	
champs	 garder	 les	 pourceaux.	 Il	 aurait	 bien	 voulu	 se	
rassasier	des	caroubes	que	mangeaient	les	pourceaux,	mais	
personne	ne	lui	en	donnait.	Étant	rentré	en	lui-même,	il	se	
dit	:	 Combien	de	mercenaires	 chez	mon	père	ont	du	pain	 en	 abondance,	 et	moi,	 ici,	 je	
meurs	de	faim	!	Je	me	lèverai,	 j'irai	vers	mon	père,	et	je	lui	dirai	:	“Mon	père,	j'ai	péché	
contre	le	ciel	et	contre	toi,	je	ne	suis	plus	digne	d'être	appelé	ton	fils	;	traite-moi	comme	
l'un	de	tes	mercenaires”.	Et	 il	se	 leva,	et	alla	vers	son	père.	Comme	il	était	encore	loin,	
son	père	le	vit	et	fut	ému	de	compassion,	il	courut	se	jeter	à	son	cou	et	le	baisa.	Le	fils	lui	
dit	:	“Mon	père,	j'ai	péché	contre	le	ciel	et	contre	toi,	je	ne	suis	plus	digne	d'être	appelé	
ton	fils”.	
Mais	 le	 père	dit	 à	 ses	 serviteurs	:	 “Apportez	 vite	 la	 plus	belle	 robe,	 et	 l'en	 revêtez	;	

mettez-lui	un	anneau	au	doigt,	et	des	souliers	aux	pieds.	Amenez	le	veau	gras,	et	tuez-le.	
Mangeons	et	réjouissons-nous	;	car	mon	fils	que	voici	était	mort,	et	il	est	revenu	à	la	vie	;	
il	 était	perdu,	et	 il	 est	 retrouvé”.	Et	 ils	 commencèrent	à	 se	 réjouir.	Or,	 le	 fils	aîné	était	
dans	les	champs.	Lorsqu'il	revint	et	approcha	de	la	maison,	il	entendit	la	musique	et	les	
danses.	 Il	 appela	un	des	 serviteurs,	 et	 lui	demanda	ce	que	 c'était.	Ce	 serviteur	 lui	dit	:	
“Ton	frère	est	de	retour,	et,	parce	qu'il	l'a	retrouvé	en	bonne	santé,	ton	père	a	tué	le	veau	
gras”.	Il	se	mit	en	colère,	et	ne	voulut	pas	entrer.	Son	père	sortit,	et	le	pria	d'entrer.	Mais	
il	 répondit	 à	 son	 père	:	 “Voici,	 il	 y	 a	 tant	 d'années	 que	 je	 te	 sers,	 sans	 avoir	 jamais	
transgressé	tes	ordres,	et	jamais	tu	ne	m'as	donné	un	chevreau	pour	que	je	me	réjouisse	
avec	 mes	 amis.	 Et	 quand	 ton	 fils	 est	 arrivé,	 celui	 qui	 a	 mangé	 ton	 bien	 avec	 des	
prostituées,	c'est	pour	lui	que	tu	as	tué	le	veau	gras	!”		
“Mon	enfant,	lui	dit	le	père,	tu	es	toujours	avec	moi,	et	tout	ce	que	j'ai	est	à	toi	;	mais	il	

fallait	 bien	 s'égayer	 et	 se	 réjouir,	 parce	 que	 ton	 frère	 que	 voici	 était	mort	 et	 qu'il	 est	
revenu	à	la	vie,	parce	qu'il	était	perdu	et	qu'il	est	retrouvé”.	»	

	
	

	



Homélie	prononcée	par	le	Père	Boris	Bobrinskoy	
Dimanche	du	Fils	Prodigue	1991		

(1Co	6,12-20,	Lc15,	11-32)	
	

Au	Nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint	Esprit,	
Les	 Évangiles	 et	 toute	 la	 vie	 de	 l'Église	 enseignent	 et	

confirment	 combien	 multiples	 sont	 les	 chemins	 de	 Dieu	
pour	 amener	 l'homme	 perdu	 à	 la	 maison	 du	 Père,	 pour	
ressusciter	 celui	 qui	 est	 mort,	 pour	 relever	 celui	 qui	 est	
tombé.		

Multiples	sont	les	chemins	de	Dieu,	multiples	les	actions	
et	 les	voies	de	 la	Providence.	Dans	 les	Évangiles	même	on	
trouve	 nombre	 de	 paraboles	 et	 d'images,	 dont	 certaines	
nous	surprennent	plus	que	d'autres.	Je	rappellerai	une	des	
plus	 saisissantes,	 celle	 du	 bon	 berger	 s'en	 allant	 dans	 la	
montagne	à	la	recherche	de	la	brebis	perdue,	la	retrouvant	
et	la	prenant	sur	ses	épaules	pour	la	ramener	au	bercail.	
Dans	la	parabole	d'aujourd'hui,	autre	est	le	chemin	choisi	par	Dieu,	non	pas	le	chemin	

de	l'action,	mais	celui	de	la	patience.	Nous	voyons	le	Père	accéder	aux	demandes	de	son	
fils,	lui	donner	la	part	d'héritage	«	qui	lui	est	due«	.	Je	souligne	«	qui	lui	est	due	»,	car	cela	
montre	 le	respect	de	notre	 liberté.	Le	 fils	s'en	va	et	dilapide	tous	ses	biens	«	dans	une	
terre	 lointaine«	.	Retenez	bien	cette	expression	«	terre	 lointaine	»,	qui	ne	vient	pas	par	
hasard.	La	«	terre	lointaine	»	commence	dès	que	l'homme	tourne	le	dos	à	Dieu,	même	s'il	
pense	 encore	 être	 proche	 de	 Lui.	 Dès	 qu'il	 s'éloigne	 de	 Dieu	 il	 entre	 dans	 la	 «	terre	
lointaine	»	qu'est	la	vie	sans	Dieu.	
Loin	de	Dieu,	le	second	fils	a	dilapidé	tous	ses	biens.	Le	voici	tenaillé	par	la	faim	et	la	

soif.	 N'ayant	 plus	 de	 recours,	«	il	 rentre	en	 lui-même	»,	 dit	 l'Évangile.	 «	Rentrer	 en	 soi-
même	»	 est	 le	 début	 du	 chemin	du	 retour	 vers	Dieu.	 Pour	 retourner	 vers	Dieu,	 il	 faut	
d'abord	rentrer	en	soi-même	et	prendre	conscience	de	toute	la	distance	qui	nous	sépare	
de	Lui,	percevoir	l'état	de	déchéance	de	notre	vie,	prendre	la	mesure	de	notre	solitude,	
comme	ce	fils	pour	ainsi	dire	devenu	orphelin.	Rentré	en	lui-même	il	est	tenaillé	par	le	
désir	du	pain	que	même	les	mercenaires	et	les	serviteurs	de	son	père	ont	en	abondance.	
Alors,	 ravalant	 son	 orgueil	 et	 son	 amour-propre,	 il	 prend	 le	 chemin	 du	 retour	 vers	 la	
maison.	
Et	 c'est	 là	 que	 se	 passe	 la	 chose	 tellement	 inattendue,	 tellement	 étonnante.	 «	Alors	

qu'il	était	encore	loin,	dit	l'Évangile,	son	père	le	vit	et	fut	ému	de	compassion,	et	courut	se	
jeter	 à	 son	 cou.»	 On	 a	 vraiment	 l'impression	 que	 le	 père	 n'avait	 pas	 cessé	 de	 guetter	
l'horizon	pour	apercevoir	son	fils	«	étant	encore	loin	».	
Il	l'attendait	depuis	toujours,	avec	des	larmes	et	avec	espérance,	il	attendait	ce	fils,	si	

prodigue	qu'il	soit,	parce	qu'il	n'avait	jamais	cesser	de	l'aimer	et	de	croire	à	son	retour.	
Dès	qu'il	voit	son	fils,	non	seulement	il	n'attend	pas	qu'il	vienne	vers	lui,	s'humilie	en	se	
prosternant	à	ses	pieds	et	en	demandant	pardon,	mais	il	court	lui-même	à	sa	rencontre,	
il	ouvre	ses	bras	et	il	l'embrasse.	Il	faut	retenir	cette	image,	dans	son	sens	le	plus	littéral	
comme	dans	son	sens	le	plus	spirituel.	
Vous	connaissez	la	suite	:	le	pardon,	la	réconciliation,	le	banquet	et	la	fête.		
On	pourrait	penser	que	 la	parabole	se	terminerait	 là.	Tout	n'est-il	pas	dit	?	L'enfant	

qui	 s'est	 éloigné,	 qui	 a	 tout	 dépensé	 prodigalement	 dans	 une	 vie	 de	 débauche,	 qui	 a	
connu	 la	 faim	et	 la	 soif,	 qui	 est	 revenu	vers	 la	maison	du	père,	 qui	 y	 est	 accueilli	 et	 y	
retrouve	 sa	 place.	 Cette	 histoire	 ne	 se	 suffit-elle	 pas	 à	 elle-même	 ?	 Car	 nous	 nous	
interrogeons	sur	la	deuxième	partie	:	qui	est	ce	fils	aîné	?	Ce	fils	qui	est	resté	à	la	maison,	

	

	



qui	n'a	 jamais	rien	dilapidé	de	ses	biens,	qui	a	 fait	 la	volonté	de	son	père	?	Qui	est-il	?	
Est-ce	Israël	?	Sont-ce	les	anges	déchus	qui	envient	et	jalousent	la	bonté	de	Dieu	et	qui	
refusent	 la	 restauration	 du	 pécheur	 ?	 Ne	 forçons	 pas	 plus	 la	 parabole.	 Son	 mystère	
demeure.	 Il	 y	 a	 aussi	 les	 serviteurs	qui	 travaillent	 contre	 rétribution	 et	 reçoivent	 leur	
salaire.	Eux	non	plus	ne	manquent	ni	du	pain	ni	du	nécessaire	et	ce	sont	eux	que	le	fils	
perdu	envie	en	premier.		
Pourtant,	ni	lui	ni	son	frère	ne	manquait	de	rien	dans	la	maison	du	père.		
Qu'y	a-t-il	dans	le	cœur	des	fils	?	La	certitude	qu'ils	sont	de	plein	droit	dans	la	maison,	

héritiers	de	 l'héritage	?	Y	a-t-il	autre	chose,	un	sentiment	personnel	et	vivant	d'amour	
envers	le	père	?	
Pourquoi	aura-t-il	fallu	que	le	second	fils	passe	par	de	si	cruelles	expériences	avant	de	

découvrir	le	vrai	amour	?	Pourquoi	aura-t-il	fallu	qu'il	abandonne	la	maison	de	son	père	
et	y	revienne	tout	repentant	pour	comprendre	que	son	père	l'aime	?	Car	le	vrai	amour,	
l'amour	désinteressé,	il	le	découvre	au	moment	même	où	le	père	lui	ouvre	les	bras	et	lui	
donne	un	baiser.	Car	le	père	lui	a	donné	tout	le	bien	qu'il	lui	devait,	il	ne	lui	doit	plus	rien	
désormais.	 Il	 n'a	 plus	 que	 son	 cœur	 à	 lui	 donner	 et	 il	 le	 lui	 donne	 en	 plénitude,	 sans	
réserve,	avec	des	larmes	de	joie.	
Peut-être	 l'enseignement	 de	 cette	 parabole	 est-il	 aussi	 de	 nous	 faire	 découvrir	

l'amour	gratuit	de	Dieu,	la	gratuité	de	l'amour	de	Dieu	pour	nous	et	la	gratuité	de	notre	
amour	pour	Lui.	Ne	devrions-nous	pas	chercher	Dieu	pour	Lui-même	et	non	pas	pour	les	
biens	 terrestres	 qu'Il	 peut	 nous	 donner	?	 Je	 dirais	même	 l'aimer	 pour	 Lui-même	 sans	
songer	 aux	 biens	 éternels	 qu'Il	 peut	 nous	 donner.	 L'aimer	 d'un	 amour	 personnel	 et	
intime,	comme	il	est	dit	dans	l'Apocalypse	:	«		Si	quelqu'un	m'ouvre	la	porte,	je	viendrai	et	
nous	souperons	chez	lui,	lui	près	de	moi	et	moi	près	de	lui.	»	
Être	près	du	Seigneur	et	que	le	Seigneur	soit	près	de	nous,	comme	le	Père	embrassant	

son	enfant	retrouvé.	
C'est	 là	 que	 se	 révèle	 dans	 son	 immensité	 et	 sa	 profondeur	 insondables	 l'amour	

paternel	de	Dieu	auquel	nous	sommes	appelés	aujourd'hui.		
Amen.	

Le	fils	prodigue	
	Homélie	prononcée	en	1997	

Lc	15,	15-32	
Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint	Esprit.	
Chacun	d'entre	nous	se	reconnait	dans	 le	Fils	prodigue.	

Et	 c'est	 bien	 ainsi.	 Mais	 si	 on	 creuse	 dans	 l'histoire	 de	
l'humanité,	dans	l'histoire	du	peuple	juif,	on	retrouve	cette	
histoire	d'amour	entre	Dieu	et	son	fils.	Entre	Dieu	et	son	fils	
Adam,	qui	s'est	caché	après	avoir	péché	;	histoire	d'amour	
entre	Dieu	et	le	peuple	juif,	peuple	choisi	pour	garder	la	foi	
en	 lui.	 Et	 tant	 de	 fois	 ce	 peuple	 a	 pris	 le	 chemin	 du	 pays	
lointain	et	a	dépensé	follement	sa	foi.	
Et	combien	de	fois	Dieu	est	allé	le	chercher	et	lui	a	dit	:	«	Retourne.	Si	tu	ne	retournes	

pas,	je	vais	reprendre	mes	grâces.	»	Combien	de	fois	ce	peuple,	envoyé	en	exil,	en	Égypte,	
à	Babylone,	n'a	pas	retrouvé	la	foi	envers	son	père	et	n'a	pas	dit	:	«	Pardonne-moi,	Père,	
et	reçois-moi	».	
Plus	 près	 de	 nous,	 chacun	 se	 voit	 dans	 cette	 situation	 du	 peuple	 juif	 et	 de	 toute	

l'humanité.	Si	un	poisson	sort	de	l'eau	et	essaie	de	vivre	sur	la	terre,	il	meurt	parce	qu'il	
n'est	pas	dans	son	élément	;	si	un	oiseau	veut	essayer	de	vivre	ailleurs	que	dans	le	ciel,	il	
sera	dévoré	par	d'autres	animaux	;	si	le	petit	enfant	qui	vient	de	naître	veut	essayer	de	



vivre	autrement	que	par	le	sein	de	sa	mère,	il	mourra	parce	qu'il	ne	peut	pas	se	nourrir	;	
si	l'homme	essaie	de	vivre	autrement	que	dans	l'Esprit	Saint,	autrement	que	dans	le	sein	
de	son	Père	céleste,	Dieu,	il	va	mourir,	tôt	ou	tard.		
Certains	Pères	saints	disent	qu'il	n'y	a	pas	de	vie	en	dehors	de	Dieu.	Père	Sophrony	

osait	affirmer	qu'il	n'y	a	pas	de	vie	en	dehors	de	Dieu	et	que	ceux	qui	disent	qu'ils	vivent	
en	dehors	de	Dieu	sont	en	réalité	morts.	
Essayons	 de	 regarder	 encore	 le	 petit	 enfant.	 Lorsqu'il	 balbutie	 au	 sein	 de	 sa	mère,	

celle-ci	 balbutie	 avec	 lui,	 essaye	 de	 parler	 la	 langue	 de	 son	 enfant	 pour	 se	 faire	
comprendre	de	lui.		
De	la	même	manière	l'Esprit	de	Dieu,	et	Dieu	lui-même,	balbutie	avec	chacun	d'entre	

nous.	Parce	qu'avant	d'arriver	à	comprendre	la	langue	de	Dieu,	la	langue	du	Père,	il	faut	
parcourir	beaucoup	de	pays	lointains,	se	trouver	dans	l'état	de	péché	et	avoir	besoin	de	
l'air	que	donne	le	père.	:	ce	moment,	l'Esprit	nous	apprend	la	langue	qui	est	la	langue	de	
la	rencontre	entre	Dieu	et	l'homme	:	«	J'ai	péché	contre	le	ciel	et	contre	toi.	Je	ne	suis	pas	
digne	d'être	appelé	 ton	 fils.	Reçois-moi	comme	un	de	 tes	serviteurs.	»	Et	 lorsqu'on	est	
reçu	 comme	 un	 des	 serviteurs,	 il	 est	 sûr	 qu'on	 a	 commencé	 à	 pénétrer	 la	 porte	 du	
Royaume	et	qu'on	commence	apprendre	la	langue	du	Père.		Amen.	

	

Homélie	du	P.	Placide	Deseille	pour	le	
XVIIe	Dimanche	de	Luc	2010	

Le	Fils	prodigue	
Les	règles	liturgiques	font	que	cette	année,	à	deux	jours	

d'intervalle,	 nous	 célébrons	 deux	 «	saintes	 rencontres	».	
Aujourd'hui,	 celle	 du	 Fils	 prodigue	 avec	 son	 père	 (Lc	
15,11-32),	et	dans	deux	 jours,	 celle	du	Christ	enfant	avec	
le	vieillard	Syméon,	qui	résumait	en	sa	personne	l'attente	
et	 les	 aspirations	 de	 tous	 les	 «	pauvres	»	 d'Israël	 qui,	
depuis	 des	 siècles,	 attendaient	 la	 venue	 du	Messie	 (Lc	 2,	
22-40).	
Quelques	jours	après	Noël,	 j'ai	reçu	une	carte	de	vœux	

qui	 m'était	 envoyée	 par	 un	 homme	 qui,	 après	 une	 longue	 et	 brillante	 carrière	
professionnelle,	 venait	 de	 prendre	 sa	 retraite	 à	 l'âge	 de	 82	 ans,	 et	 avait	 demandé	
aussitôt	 à	 être	 reçu	 dans	 l'Église	 orthodoxe.	 Nous	 le	 connaissions,	 car	 il	 avait	 passé	
quelques	jours	dans	notre	hôtellerie,	et	était	devenu	un	ami	de	notre	monastère.	Il	m'a	
donc	 envoyé	 une	 carte	 de	 vœux,	 qui	 était	 ornée	 de	 la	 reproduction	 d'une	 très	 belle	
fresque	d'une	église	roumaine	de	Moldavie,	représentant	le	vieillard	Syméon	portant	le	
Christ	enfant	dans	ses	bras,	 le	 serrant	sur	son	cœur	avec	une	merveilleuse	expression	
d'affection	 et	 de	 tendresse.	 Et	 cet	 homme,	 qui	 n'avait	 pas	 encore	 une	 culture	
iconographique	très	développée,	s'était	mépris	sur	le	sens	de	cette	représentation,	dans	
laquelle	 il	 croyait	 voir	 évoquée	 la	 naissance	 éternelle	 du	 Fils	 de	Dieu	 dans	 le	 sein	 du	
Père.	 Pour	 lui,	 le	 vieillard	 représenté	 n'était	 pas	 Syméon,	 mais	 le	 Père	 éternel	
engendrant	 son	 Fils,	 le	 serrant	 dans	 ses	 bras	:	 «	Tu	 es	 mon	 Fils,	 aujourd'hui	 je	 t'ai	
engendré	avant	 l'étoile	du	matin	»	 (cf.	Ps	2,	7	et	109,	3).	Méprise,	 certes,	mais	 je	 crois	
pourtant	que	 cette	méprise,	 inattendue,	peur	nous	 introduire	dans	une	 contemplation	
profonde,	émerveillée,	du	mystère	de	 la	 sainte	Trinité	et	de	 toute	 l'économie	de	notre	
Rédemption,	 et,	 par	 là,	 nous	 éclairer	 aussi	 sur	 la	 signification	profonde	de	 cette	 autre	
rencontre	dont	nous	venons	d'entendre	le	récit,	celle	du	Fils	prodigue	et	de	son	père.	
D'ailleurs,	il	est	bien	connu	que	des	personnages	dont	il	est	question	dans	l'Évangile,	

peuvent	évoquer	 les	acteurs	d'un	mystère	plus	élevé.	Par	exemple,	d'une	 façon,	qui	au	
premier	abord,	peut	également	sembler	surprenante	et	reposer	sur	une	méprise,	depuis	

	



leur	 origine,	 les	 fêtes	 de	 la	Mère	de	Dieu	 comportent,	 comme	évangile	 à	 la	 liturgie,	 le	
récit	de	l'hospitalité	de	Marthe	et	Marie.	Du	personnage	de	Marie	de	Béthanie,	sœur	de	
Lazare,	que	ce	récit	met	en	scène,	assise	aux	pieds	du	Seigneur,	écoutant	sa	parole	et	la	
gardant	 dans	 son	 cœur,	 au	 lieu	 de	 se	 laisser	 distraire	 par	 la	 multiplicité	 des	 tâches	
matérielles,	la	liturgie	fait	comme	une	figure	de	la	Vierge	Marie,	Mère	de	Dieu.	Quant	au	
père	du	Fils	prodigue,	il	est	évident	que	c'est	une	figure	de	notre	Père	céleste.	
Le	vieillard	Syméon,	image	lui	aussi	du	Père	céleste	?	L'idée	est	moins	étrange	qu'elle	

ne	paraît	à	première	vue,	puisque	toute	la	tradition	chrétienne,	en	Occident	comme	en	
Orient,	a	aimé	contempler,	à	travers	l'image	de	Marie	de	Béthanie,	 le	mystère	de	la	vie	
intime	de	la	Mère	de	Dieu,	tout	entière	à	l'écoute	de	la	parole	de	son	divin	Fils.	Eh	bien,	
pourquoi	 ne	 pas	 voir	 dans	 cette	 affection	 immense	 du	 vieillard	 Syméon	 pour	 ce	 petit	
enfant	 qu'il	 tient	 dans	 ses	 bras,	 pourquoi	 ne	 pas	 y	 voir	 aussi	 comme	 une	 évocation	
lointaine	 et	 infiniment	 touchante	 de	 ce	 mystère	 ineffable,	 irreprésentable,	 de	 la	
naissance	éternelle	du	Fils	de	Dieu	?	Et	cet	amour	qui	les	unit	tous	deux,	ne	peut-il	pas	
évoquer	le	Saint-Esprit,	cet	Amour	hypostatique	qui	procède	du	Père,	repose	sur	le	Fils,	
et	du	Fils	retourne	vers	 le	Père,	comme	 l'enseignait	saint	Grégoire	Palamas	?	Ce	Saint-
Esprit,	qui	ne	peut	être	représenté	sous	une	forme	humaine,	et	n'a	été	manifesté	dans	le	
Nouveau	 Testament	 que	 sous	 les	 images	 de	 la	 colombe	 apparue	 lors	 du	 baptême	 du	
Seigneur	et	des	langues	de	feu,	de	ces	flammes	qui	embrasèrent	les	apôtres	au	jour	de	la	
Pentecôte,	 ce	 Saint-Esprit,	 dis-je,	 ne	 peut-il	 pas	 être	 évoqué	 aussi,	 naïvement,	 par	 cet	
amour	 palpable,	 en	 quelque	 sorte,	 qui,	 sur	 cette	 fresque	 roumaine,	 unit	 le	 Verbe	 fait	
chair,	 petit	 enfant,	 à	 ce	 saint	 et	 juste	 vieillard	?	 Oui,	 cette	 belle	 fresque	 peut	 nous	
entraîner	vers	une	semblable	contemplation,	et	nous	faire	comme	entrevoir	ce	qu'il	y	a	
de	plus	profond	dans	le	mystère	de	la	sainte	Trinité	:	Tu	es	mon	Fils	;	aujourd'hui,	je	t'ai	
engendré,	cet	aujourd'hui	de	l'éternité	qui	était	avant	le	temps,	et	demeure	à	jamais.	
Mais,	me	direz-vous,	nous	voilà	bien	loin	de	la	parabole	du	Fils	prodigue	!	Moins	que	

vous	ne	le	pensez.	Ne	pouvons-nous	pas	contempler	aussi	dans	cette	icône	comme	une	
image,	une	illustration	du	retour	du	Christ,	après	sa	Passion,	dans	le	sein	du	Père,	avec	
sa	 nature	 humaine	 cette	 fois	?	 Car	 le	 mystère	 de	 notre	 Rédemption	 ne	 consiste	 pas	
seulement	dans	 la	mort	du	Christ	 sur	 le	 calvaire,	mais	dans	son	retour	au	Père	par	sa	
Résurrection,	 son	 Ascension	 glorieuse	 et	 sa	 session	 à	 la	 droite	 de	 ce	 Père,	 désormais	
avec	la	nature	humaine	qu'il	avait	assumée.	
Les	termes	du	Symbole	de	la	foi	peuvent	nous	paraître	abstraits,	ne	pas	représenter	

grand-chose	pour	nous	:	«	Qui	est	ressuscité	le	troisième	jour	selon	les	Écritures,	qui	est	
monté	 aux	 cieux	 et	 est	 assis	 à	 la	 droite	du	Père.	»	 Cela	 signifie	 que	 le	Christ,	 après	 sa	
Passion,	 après	 sa	mort	 sur	 la	 croix,	 a	 achevé	 son	mystère	 pascal	 par	 cette	 rencontre	
entre	 lui	 et	 son	Père,	mais	 cette	 fois,	 il	 était	 revêtu	 de	 la	 nature	 humaine,	 une	 nature	
humaine,	 qui,	 comme	 je	 vous	 le	 rappelle	 souvent,	 nous	 contenait	 tous,	 comme	
virtuellement,	mais	 réellement	 cependant.	 Le	 Christ,	 dans	 son	 discours	 après	 la	 Cène,	
exprimait	cela	en	disant	:	«	Père,	glorifie-moi	de	la	gloire	que	j'avais	auprès	de	toi	avant	
que	 le	 monde	 fût	»	 (Jn	 17,5).	 Qu'est-ce	 que	 cela	 voulait	 dire	?	 Cela	 voulait	 dire	
précisément	que,	après	sa	Passion,	dans	sa	Résurrection	et	son	Ascension,	le	Christ	allait	
entraîner	 auprès	 du	 Père	 cette	 nature	 humaine	 qu'il	 avait	 revêtue,	 et	 qui,	 encore	 une	
fois,	nous	contenait	tous,	pour	qu'elle	soit	elle-même	divinisée	et	jouisse	de	la	gloire,	des	
divins	privilèges	dont	le	Verbe,	en	sa	condition	divine,	jouissait	avant	que	le	monde	fût.	
Mais	 cela	 ne	 peut-il	 pas	 se	 traduire	 aussi	 en	 disant	 qu'il	 est	 retourné	 dans	 le	 sein	 du	
Père,	 cette	 fois	 avec	 toute	 l'humanité	 sauvée,	 jouissant	 de	 cette	 infinie	 tendresse	 du	
Père	?	Et	c'est	ainsi	que	le	Père	l'a	reçu	dans	son	sein,	que	le	Père	l'a	serré	sur	son	cœur,	
–	 et	 c'est	 ainsi	 que	 nous	 rejoignons	 la	 parabole	 de	 l'Enfant	 prodigue.	 Mais	 comment	



exprimer	 tout	 cela	!	 Car,	 au	 fond,	 qui	 est	 l'Enfant	 prodigue	?	 Spontanément,	 nous	
répondons	:	 «	Mais	 c'est	 nous,	 c'est	 chacun	 de	 nous,	 avec	 notre	 péché,	 avec	 tous	 nos	
péchés	personnels,	c'est	toute	l'humanité,	avec	tous	les	péchés	commis	depuis	Adam.	»	
Ce	n'est	pas	faux.	
Mais	nous	ne	pouvons	revenir	au	Père	que	parce	que	le	Christ	a	assumé	notre	péché,	

a	 pu	 en	 parler	 à	 son	 Père,	 lui	 qui	 était	 absolument	 sans	 péché	 personnel,	 en	 disant	:	
«	mon	péché	»	(Ps	50,	5).	Lui	qui	en	avait	assumé	toutes	les	conséquences	:	la	souffrance	
et	 la	mort,	a	 fait	de	celles-ci	 les	signes,	et	comme	l'incarnation	de	son	amour	pour	son	
Père.	 Il	 les	a	ainsi	comme	détruites	de	 l'intérieur	en	ressuscitant.	Au	 fond,	 le	véritable	
Enfant	 prodigue	 revenant	 vers	 son	 père,	 c'est	 le	 Christ,	 qui	 a	 assumé	 notre	 nature	
pécheresse,	qui	a	pris	sur	lui	notre	péché,	ayant	été,	selon	l'expression	si	forte	de	saint	
Paul,	«	fait	péché	pour	nous	»	(2	Cor	5,	2.	Certes,	il	faut	bien	comprendre	cette	phrase.	Le	
Christ	n'a	jamais	commis	de	péché	personnel,	bien	sûr,	mais	il	a	été	fait	péché	pour	nous,	
c'est-à-dire	qu'il	 a	 revêtu	 la	nature	humaine	non	pas	dans	un	état	 idéal,	 abstrait,	 sans	
souillures,	mais	 la	 nature	 humaine,	 et	 tous	 les	 hommes,	 avec	 leurs	 péchés,	 avec	 cette	
masse	de	péchés	que	 l'humanité	avait	 accumulée	depuis	 les	origines.	Et	 cela,	 au	point	
qu'il	pouvait	dire,	en	priant	son	Père,	en	récitant	les	Psaumes,	«	Pardonne	mon	péché	»	
(Ps	50,	5).	C'est	ainsi	que	le	Christ	est	devenu	le	véritable	Enfant	prodigue,	en	qui	s'est	
accompli	 le	 retour	 de	 l'humanité	 pécheresse	 vers	 le	 Père,	 et	 qui	 a	 été	 accueilli	 par	 le	
Père,	qui	a	été	accueilli	dans	le	sein	du	Père,	avec	cette	infinie	tendresse	qu'évoquait	si	
bien	 (sans	 la	 «	représenter	»	!)	 cette	 image	du	 vieillard	 Syméon,	 serrant	 l'Enfant	 Jésus	
sur	 son	cœur.	Ce	n'est	que	dans	 le	Christ,	 avec	Lui,	 en	Lui,	par	Lui,	que	nous	pouvons	
revenir	vers	le	Père.	Et,	en	Lui,	nous,	les	fils	adoptifs,	devenons	nous	aussi	l'objet	de	cette	
merveilleuse	tendresse	qui,	de	toute	éternité,	unit	le	Père	et	son	Fils	unique	par	nature,	
dans	le	Saint-Esprit.	
Nous	 pouvons	 voir	 en	 cela	 la	 réalisation	 parfaite	 de	 ce	 que	 nous	 dit	 saint	 Isaac	 le	

Syrien	:	«	Le	péché	de	toute	l'humanité	n'est,	en	face	de	la	miséricorde	de	Dieu,	qu'une	
poignée	 de	 sable	 jetée	 dans	 l'océan.	»	 Eh	 bien,	 oui,	 cette	 sainte	 rencontre	 de	 l'Enfant	
prodigue	véritable	avec	son	Père,	du	Christ	qui,	nous	ayant	assumés	en	Lui,	nous	ramène	
avec	Lui	dans	le	sein	du	Père	par	sa	Résurrection,	c'est	bien	cela,	c'est	cette	immensité	
apparente	du	péché	de	l'humanité,	jetée	dans	cet	océan	d'amour	miséricordieux.	
Vous	 voyez	 comment	 cette	 apparente	 méprise	 commise	 par	 notre	 ami	 dans	

l'interprétation	de	l'icône	de	la	sainte	Rencontre	du	juste	vieillard	Syméon	et	de	l'Enfant	
Jésus,	peut	nous	introduire	dans	une	contemplation	émerveillée,	à	la	fois	du	mystère	de	
la	sainte	Trinité	et	de	tout	le	mystère	de	notre	Rédemption,	du	mystère	de	notre	salut.	
C'est	 tout	 le	 christianisme	 qui	 est	 ainsi	 résumé,	 condensé.	 Car	 le	 mystère	 central,	
fondamental,	du	christianisme,	c'est	la	révélation	de	la	«	grande	miséricorde	»	(Ps	50,3)	
de	Dieu,	la	révélation	que	Dieu	est	l'amour	infini.	
En	consacrant	un	dimanche	à	la	contemplation	de	cette	parabole	de	l'Enfant	prodigue,	

au	 cœur	 de	 cette	 série	 des	 dimanches	 qui	 nous	 préparent	 à	 l'entrée	 en	 carême,	 la	
tradition	liturgique	de	l'Église	a	voulu	mettre	devant	nos	yeux	cette	image	de	l'immense	
miséricorde	de	Dieu.	Et,	encore	une	fois,	cette	année,	 la	proximité	du	dimanche	du	Fils	
prodigue	avec	 la	 fête	de	 la	 sainte	Rencontre	 est	 extrêmement	 suggestive,	 et	doit	nous	
jeter	 dans	 l'émerveillement,	 nous	 faire	 éprouver	 un	 sentiment	 concret	 du	mystère	 de	
notre	 foi,	 en	 donnant	 vie	 et	 chaleur	 aux	 formules	 théologiques	 un	 peu	 sèches	 et	
abstraites	 qui	 l'expriment.	 Mais,	 m'objecterez-vous	 encore,	 dans	 la	 parabole,	 le	 Fils	
prodigue	 est	 un	 adulte,	 et,	 lors	 de	 la	 Sainte	 Rencontre,	 c'était	 un	 enfant	 que	 Syméon	
tenait	dans	ses	bras.	Oui,	certes.	Mais	il	n'y	a	de	repentir	véritable	que	si,	dans	le	Christ,	
nous	redevenons	comme	de	petits	enfants,	 si	nous	communions	à	ce	que	 j'appelle	son	



«	état	d'enfance	éternisée	».	Oui.	Souvent	d'ailleurs,	au	lieu	de	parler	du	Fils	prodigue,	on	
parle	de	«	l'enfant	»	prodigue.	Pour	revenir	ainsi	au	Père,	pour	réaliser	tout	cet	itinéraire	
du	repentir,	il	faut	redevenir	enfant,	se	rendre	conforme	à	l'enfance	éternelle	du	Verbe.	
Il	 y	 a	 un	 lien	 étroit	 entre	 l'enfance	 spirituelle	 et	 le	 vrai	 repentir.	 Et	 tout	 cela	 a	 été	
accompli	dans	le	Christ,	a	été	réalisé	par	le	Christ,	tout	cela	a	été	comme	le	reflet,	dans	
l'ordre	de	 la	 création,	de	 ce	mystère	 éternel	de	 la	naissance	du	Christ	dans	 le	 sein	du	
Père,	 du	 Christ	 recevant	 de	 son	 Père	 cet	 amour	 infini	 qu'est	 l'Esprit-Saint,	 qui	 vient	
reposer	sur	lui,	qui,	de	lui,	reflue	vers	le	Père,	en	cette	liturgie	céleste	qui	fait	et	fera	la	
joie	émerveillée	et	éternelle	de	tous	les	fils	dans	le	Fils.	
Contemplons,	méditons	ce	récit	évangélique,	cette	parabole	de	l'Enfant	prodigue.	Cela	

nous	donnera	le	sens	véritable	de	ce	que	doit	être	une	vie	chrétienne.	Tant	que,	dans	la	
vie	 chrétienne,	 nous	 ne	 verrons	 que	 l'accomplissement	 d'un	 certain	 nombre	 de	
préceptes,	le	respect	de	certains	interdits,	tant	que	nous	considérerons	Dieu	comme	un	
maître	 sévère,	 nous	 ressemblerons	 à	 ce	 serviteur	 négligeant	 que	 blâmait	 le	 Seigneur	
dans	la	parabole	des	talents,	ce	serviteur	qui	s'était	contenté	d'enfouir	le	talent	reçu	de	
son	maître,	et	qui	 le	 lui	rendait	en	disant	:	«	Je	sais	que	tu	es	un	maître	dur,	un	maître	
exigeant,	injuste	;	j'ai	donc	enterré	le	talent	que	tu	m'avais	confié	et	je	te	le	rends	tel	qu'il	
était.	»	 Et	 il	 est	 condamné	 à	 cause	 de	 cela,	 parce	 qu'il	 n'a	 pas	 cru	 à	 la	miséricorde,	 à	
l'amour	sans	limite	du	Père,	et	il	n'a	songé	qu'à	être	en	règle	avec	ce	maître	qu'il	jugeait	
dur	et	injuste.	
Ayons	 la	 certitude	 de	 la	 miséricorde	 de	 Dieu,	 de	 cette	 miséricorde	 infinie,	 dans	

laquelle,	comme	le	disait	saint	Isaac	 le	Syrien,	que	je	citais	à	 l'instant,	 tous	nos	péchés,	
tous	 les	péchés	de	 l'humanité	peuvent	être	 jetés	et	disparaître	comme	une	poignée	de	
sable	 dans	 l'océan.	 C'est	 seulement	 si	 nous	 avons	 conscience	 de	 cela	 que	 tout	 notre	
effort	de	carême	prendra	son	sens.	Certes,	pendant	le	carême,	il	faut	jeûner,	il	faut	prier	
plus	intensément	que	d'habitude,	avec	de	longs	offices,	il	faut	prendre	sur	son	sommeil	
pour	 prolonger	 sa	 prière	 dans	 la	 nuit.	 Il	 faut	 faire	 l'aumône,	 il	 faut	 faire	 un	 effort	 de	
miséricorde	effective	envers	le	prochain.	Mais	tout	cela	n'a	de	sens	que	si	nous	y	voyons	
non	pas	une	obligation	extérieure,	mais	la	manière	de	réaliser	concrètement	dans	notre	
vie	notre	retour	au	Père,	ce	retour	vers	la	miséricorde	infinie,	dont	seul	l'amour	de	notre	
moi,	de	notre	ego,	peut	nous	séparer.	Dieu	n'est	pas	sévère	envers	le	pécheur,	loin	de	là.	
Seulement	le	pécheur,	dans	la	mesure,	où	il	reste	attaché	à	son	vieux	moi,	dans	la	mesure	
où	 le	pécheur	ne	consent	pas	à	abattre	cette	muraille	qui	 le	 sépare	de	Dieu,	et	qui	est	
l'arrachement	 à	 sa	 volonté	 propre,	 dans	 la	 mesure	 où	 le	 pécheur	 ne	 consent	 pas,	
n'accepte	pas	de	l'abattre,	alors	Dieu	devient	lointain	pour	lui,	inaccessible	même.	
Oui,	que	cette	parabole	nous	donne	ainsi	le	sens	de	l'infinie	miséricorde	de	Dieu,	c'est	

cela	 qui	 est	 le	 cœur	 de	 notre	 christianisme,	 c'est	 cela	 qui	 est	 au	 cœur	 de	 notre	 vie	
chrétienne,	 c'est	 cela	 qui	 nous	 livre	 le	 sens	 le	 plus	 profond	 de	 tous	 les	 mystères	
fondamentaux	 de	 notre	 foi.	 Et	 alors	 nous	 entrerons	 dans	 la	 joie,	 dans	 la	 joie	 du	 Fils	
prodigue,	dans	 la	 joie	de	 ce	 festin	éternel	 et	de	 cette	 rencontre	 infiniment	douce	avec	
notre	Père	céleste,	à	qui	soit	la	gloire,	avec	son	Fils	bien-aimé,	Jésus-Christ,	et	son	Esprit	
très	saint,	dans	les	siècles	des	siècles.	Amen.	

Les	Homélies	du	P.	Placide	Deseille	
Sont	à	retrouver	sur	le	site	du	Monastère	de	Solan	

https://monastere-de-solan.com	
Le	recueil	La	Couronne	bénie	de	l'année	liturgique	

est	disponible	à	la	Librairie	du	Monastère	
https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie	

	



Homélie	du	P.	Jean	Breck	
Dimanche	du	Fils	Prodigue	2023	

	
Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
La	 parabole	 du	 «	Fils	 prodigue	»	 se	 concentre	 sur	 trois	

personnages.	L’intérêt	premier	se	porte	sur	le	fils	cadet,	celui	
qui	demande	sa	part	d’héritage	même	avant	 le	décès	de	son	
père.	Puis,	il	y	a	le	fils	ainé,	jaloux	de	son	frère,	qui,	pense-t-il,	
était	 favorisé	par	 le	père.	Enfin,	 comme	 figure	principale,	 le	
père	 lui-même	 apparait	 comme	 source	 de	 réconciliation	 et	
auteur	de	compassion	et	de	pardon.	
Comme	 toujours,	 il	 faut	 lire	 la	 parabole	 dans	 le	 contexte	 où	 l’Évangéliste	 Luc	 l’a	

située.	Au	début	de	cette	partie	de	l’Évangile	(15,1-2),	Luc	précise	que	«	Les	collecteurs	
d’impôts	et	les	pécheurs	 (ceux	qui	étaient	condamnés	par	 les	Pharisiens)	s’approchaient	
tous	(de	Jésus)	pour	l’écouter.	Les	Pharisiens	et	les	scribes	disaient	:	'Cet	homme-là	fait	bon	
accueil	aux	pécheurs	et	mange	avec	eux	!'	».	Ensuite	Jésus	prononce	trois	paraboles	sur	le	
thème	 des	 retrouvailles	 :	 d’abord	 sur	 la	 brebis	 perdue	 et	 retrouvée,	 puis	 sur	 la	 pièce	
d’argent	 perdue	 et	 retrouvée,	 et	 enfin	 sur	 le	 fils	 prodigue,	 lui	 aussi	 «	perdu	 »,	 et	
«	retrouvé	»	par	son	père.		
Un	 point	 important	 à	 noter	:	 dans	 aucune	 des	 paraboles	 il	 n’est	 question	 de	

culpabilité.	C’est	évident	en	ce	qui	concerne	la	brebis	et	la	pièce	d’argent.	Mais	loin	d’être	
condamné	ou	même	grondé	par	son	père,	le	cadet	à	son	retour	à	la	maison	familiale	est	
reçu	 avec	 joie	 et	 célébration	 par	 le	 père,	 contre	 lequel	 le	 jeune	 fils	 a	 péché.	 Ce	 péché	
d’ailleurs	ne	consiste	pas	du	fait	qu’il	soit	parti	avec	les	biens	familiaux,	mais	qu’il	se	soit	
comporté	 en	 «	prodigue	»,	 offensant	 et	 le	 ciel	 et	 son	 père	 par	 sa	 conduite	 dissolue.	
Malgré	tout,	 le	père	le	voit	de	loin,	court	à	sa	rencontre	et	l’embrasse	comme	fils	bien-
aimé,	«	mort	et	vivant,	perdu	et	retrouvé	».	Au	lieu	de	critiquer	son	fils,	il	le	couvre	d’une	
abondance	de	pardon	et	d’amour.	
Dans	la	deuxième	partie	de	la	parabole	Jésus	veut	montrer	que	le	vrai	péché	est	celui	

commis	par	le	fils	ainé.		
Lui	 se	vante	d’être	 fidèle	à	 son	père.	C’est	 lui,	 l’ainé,	pense-t-il,	qui	est	 responsable,	

obéissant	 en	 toutes	 choses.	 À	 ses	 yeux	 son	 père	 fait	 une	 erreur	 monumentale	 en	
accueillant	 son	 frère,	 qu’il	 condamne	 comme	 «	prodigue	»,	 indigne	 d’être	 reçu	 de	
nouveau	 au	 sein	 de	 la	 famille.	 Dans	 le	 contexte	 de	 la	 parabole,	 pourtant,	 le	 fils	 ainé	
commet	le	péché	typique	des	Pharisiens	et	des	scribes	:	le	péché	d’hypocrisie.		
Placée	au	début	du	Grand	Carême,	cette	parabole	nous	avertit	sur	plusieurs	aspects	

de	notre	comportement.		
Elle	 rend	 évident	 les	 dangers	 d’une	 vie	marquée	par	 la	 luxure	 et	 la	 convoitise.	 Elle	

nous	montre	 l’inutilité	 de	 tout	 esprit	 de	 jalousie	 ou	 de	 suffisance.	Mais	 avant	 tout,	 la	
réaction	du	 fils	 ainé	au	 retour	de	 son	 frère	met	en	évidence	 la	 gravité	de	 l’hypocrisie.	
C’est	bien	ce	péché-là	que	Jésus	condamne	chez	les	Pharisiens,	les	bien-pensants	qui	se	
justifiaient	coûte	que	coûte,	tout	en	maudissant	le	peuple	commun	pour	leur	ignorance	
de	la	Loi	et	leur	moralité	plutôt	discutable.	
«Les	 scribes	 et	 les	 Pharisiens,	 dit	 Jésus,	 lient	 de	 pesants	 fardeaux	 (c’est-à-dire	 des	

exigences	 de	 la	 Loi)	 et	 les	mettent	 sur	 les	 épaules	 des	 hommes,	 alors	 qu’eux-mêmes	 se	
refusent	à	les	remuer	du	doigt.	Toutes	leurs	actions,	ils	les	font	pour	se	faire	remarquer	des	
hommes	»	(Mt		23,4-5).		
Combien	de	fois	pendant	le	Carême	sommes-nous	tentés	de	faire	de	même	:	d’insister	

pour	que	les	autres	respectent	un	jeûne	monastique,	ou	fassent	des	gestes	de	charité,	ou	

	



prient	davantage	pour	le	monde,	tandis	que	notre	conduite	et	surtout	notre	attitude	ne	
s’améliorent	 guère	?	 Combien	 de	 fois	 à	 la	 confession	 sommes-nous	 tentés	 de	 ne	
confesser	que	les	péchés	des	autres,	ou	bien	de	nous	justifier	devant	le	prêtre	et	devant	
Dieu	?	Que	c’est	facile	de	voir	la	paille	dans	l’œil	de	notre	voisin	et	d’ignorer	la	poutre	qui	
est	dans	notre	œil	!	
Que	nous	nous	comportions	comme	 le	 fils	prodigue	ou	comme	son	 frère	ainé,	nous	

nous	condamnons	devant	la	justice	de	Dieu.	Nous	ne	sommes	pas	dignes	d’entrer	dans	
sa	maison,	l’Église.	Nous	ne	sommes	pas	dignes	non	plus	de	recevoir	l’héritage	que	Lui	
seul	 peut	 nous	 accorder,	 l’héritage	 de	 vie	 éternelle	 dans	 son	Royaume.	Même	 si	 nous	
faisons	un	effort	considérable	pour	nous	repentir	de	nos	péchés	préférés,	ceux	qui	sont	
les	plus	difficiles	à	abandonner,	le	désir	et	la	volonté	de	les	rejeter	définitivement	nous	
manquent.	Même	si	nous	ne	menons	pas	une	vie	de	débauche,	l’esprit	d’hypocrisie	n’est	
jamais	très	loin	de	nous.	Il	se	manifeste	surtout	par	notre	tendance	continuelle	à	 juger	
les	 autres	 pour	 les	 péchés	 et	 les	 manquements	 dont	 nous	 sommes	 nous-mêmes	
coupables.	
Et	 pourtant,	 Dieu	 demeure	 toujours	 parmi	 nous,	même	 dans	 les	moments	 les	 plus	

pénibles,	 voire	 les	 plus	 corrompus	 de	 notre	 vie.	 Tout	 comme	 le	 père	 du	 fils	 prodigue	
continuait	 sans	 relâche	 à	 chercher	 celui	 qui	 était	 perdu,	 ainsi	 Dieu	 notre	 Père	 nous	
cherche,	attendant	passionnément	notre	retour.		
Il	nous	accompagne	dans	le	désert	aride	de	notre	cœur.	Il	chemine	avec	nous	quand	

nous	nous	sentons	complètement	perdus.	Il	connait	et	Il	partage	notre	solitude	et	notre	
détresse	lorsque	nous	nous	trouvons	abandonnés,	rejetés	par	le	monde,	ou	bien	quand	
nous	n’avons	que	de	caroubes	à	manger.		
Le	 père	 du	 fils	 prodigue	 attendait	 le	 retour	 de	 celui-ci,	 et	 lorsqu’il	 l’a	 vu,	 il	 s’est	

précipité	 pour	 l’embrasser	 et	 l’accueillir	 de	 nouveau	 chez	 lui.	 Dieu	 notre	 Père	 fait	 de	
même	et	plus	encore.	 Il	nous	poursuit	activement,	 toujours	et	partout.	 Il	ne	nous	perd	
jamais	de	vue.	Et	encore,	tout	ce	que	nous	vivons	de	bon	ou	de	mauvais,	Il	le	connait	et	Il	
le	partage.	Il	boit	à	la	coupe	de	notre	souffrance	et	de	notre	détresse	jusqu’à	la	lie.	Tous	
nous	 sommes	 des	 prodigues,	 tous	 nous	 sommes	 susceptibles	 de	 juger	 les	 autres	 de	
manière	hypocrite,	étant	nous-mêmes	coupables	des	fautes	que	nous	leur	attribuons.	Et	
pourtant	Dieu	est	 toujours	présent	parmi	nous	et	en	nous,	 les	bras	ouverts	pour	nous	
recevoir,	nous	embrasser	et	nous	combler	du	pardon	et	d’amour.	
La	période	de	Carême	nous	donne	la	possibilité	de	descendre	jusqu’au	lieu	secret	de	

notre	cœur.		
Là,	nous	pouvons	scruter	notre	conscience,	pour	comprendre	nos	motivations	et	tenir	

compte	 de	 nos	 erreurs,	 nos	 fautes,	 nos	 péchés.	 Ces	 quelques	 semaines	 à	 venir	 nous	
offrent	une	occasion	bénie	de	nous	voir	tels	que	nous	sommes,	sans	prétention	et	sans	
hypocrisie.	C’est	une	occasion	privilégiée	de	nous	repentir,	de	nous	tourner	des	ténèbres	
vers	la	lumière.	
Mais	le	Carême	est	aussi	un	temps	de	réjouissance.	Les	passages	liturgiques	de	cette	

période	 nous	 préparent,	 non	 pas	 à	 trembler	 désespérément	 devant	 le	 jugement	
redoutable	du	Christ,	mais	de	voir	en	Christ	l’unique	source	du	pardon	et	du	renouveau	
spirituel.	 Le	 Carême	 nous	 aide	 à	 dépasser	 nos	 propres	manquements	 et	 à	 trouver	 en	
Dieu	la	source	de	toute	espérance,	l’objet	de	tout	désir	bénéfique.		
Le	Carême	nous	accorde	donc	la	possibilité	d’entendre	de	la	part	de	Dieu	et	à	notre	

propre	égard	l’assurance	prononcée	par	le	père	de	la	parabole	à	son	fils	ainé	:	«	Toi,	mon	
enfant,	tu	es	toujours	avec	moi,	et	tout	ce	qui	est	à	moi	est	à	toi	!	»	
Amen.	

P	John	Breck	


