


La	 liturgie	 des	présanctifiés,	 dont	 nous	parlerons	plus	 loin,	 prie	 pour	 eux	 avec	une	
insistance	particulière.	Cette	prière	n’est	pas	dénuée	de	sens.	Car	il	y	a	encore,	dans	les	
pays	de	mission,	des	catéchumènes	qui	se	préparent	au	baptême.	En	Afrique,	aux	Indes,	
au	 Japon,	dans	 les	pays	de	 l’Europe	de	 l’Est	et	encore	ailleurs,	 l’Eglise	orthodoxe	a	des	
catéchumènes.	Nous	prierons	pour	eux	pendant	le	Carême.	Nous	prierons	aussi	pour	les	
catéchumènes	des	Eglises	missionnaires	chrétiennes	non	orthodoxes.	Et	nous	prierons	
pour	 les	 millions	 d’hommes	 (et	 de	 femmes)	 qui	 appartiennent	 aux	 religions	 non-
chrétiennes,	 au	 Judaïsme,	 à	 l’Islam,	 à	 l’Hindouisme,	 au	 Bouddhisme,	 à	 tant	 d’autres	
groupes	encore.	Ils	sont,	d’une	certaine	manière,	des	catéchumènes.	Tout	ce	qu’il	y	a	de	
vrai	 dans	 leur	 croyance	 et	 de	 bon	 dans	 leur	 action	 leur	 est	 enseigné	 par	 le	 Maître	
intérieur	 dont	 ils	méconnaissent	 ou	 dont	 ils	 ne	 connaissent	 pas	 le	 nom,	 par	 le	 verbe	
divin,	la	«	vrai	lumière	qui	éclaire	tout	homme	venant	en	ce	monde	»	(Jean	1	:9).	Et	nous-
mêmes	enfin,	nous	ne	cessons	jamais	d’être	des	catéchumènes.	Jamais	la	Parole	de	Dieu	
faite	chair	ne	cesse	de	nous	instruire.	Jamais	le	Saint-Esprit	ne	cesse	de	nous	instruire.	
Jamais	 le	 Saint-Esprit	 ne	 cesse	 de	 frapper	 à	 la	 porte	 de	 nos	 cœurs.	 Le	 Carême	 est	 un	
temps	particulièrement	apte	à	entendre,	à	écouter	la	voix	de	Dieu.	
Le	Carême	ainsi	que	le	déclare	la	liturgie	des	présanctifiés	commémore	les	quarante	

ans	de	pérégrination	d’Israël	dans	le	désert,	ces	quarante	années	pendant	lesquelles	le	
peuple	élu,	étant	sorti	de	 la	captivité	d’Egypte	et	ayant	 traversé	 la	Mer	Rouge,	marcha	
avec	 foi	 vers	 la	 lointaine	 Terre	 Promise,	 reçut	 de	Dieu	 la	 nourriture	 terrestre	 sous	 la	
forme	de	la	manne	et	la	nourriture	spirituelle	sous	la	forme	des	Dix	Commandements,	se	
révolta	parfois	et	tomba	dans	le	péché,	et	cependant	atteignit	le	but.	
Le	Carême	parle,	à	nous	aussi,	de	libération,	de	pèlerinage,	de	marche	dans	un	désert	

aride,	 de	 manne	 divine,	 d’entretien	 avec	 Dieu	 sur	 le	 Sinaï	 et	 ailleurs,	 de	 chute	 et	 de	
réconciliation.	
Le	Carême	rappelle	 les	quarante	 jours	que	 le	Seigneur	 Jésus	passa	dans	 le	désert	et	

pendant	 lesquels	 il	 lutta	 contre	Satan	 tentateur.	Notre	Carême	doit	 être,	 lui-aussi,	 une	
période	de	 lutte	contre	 la	 tentation,	en	particulier	contre	notre	péché	 le	plus	habituel.	
«	Tu	adoreras	 le	Seigneur	ton	Dieu	et	tu	 le	serviras	 lui	seul	»	 (Deutéronome	6	:73).	Qu’il	
nous	soit	donné,	pendant	le	Carême,	d’apprendre	et	de	comprendre	cette	parole	que	le	
Seigneur	opposa	à	Satan	et	qui	résume	toute	la	lutte	spirituelle	!	
On	 le	 voit,	 le	 Carême	 est	 une	 très	 riche,	 très	 profonde	 agglomération	 d’éléments	

divers.	Leur	rôle	est	de	nous	purifier	et	de	nous	éclairer.	Au	cours	du	Carême,	l’Eglise	va	
nous	 conduire	 en	 quelque	 sorte	 par	 la	 main	 jusqu’aux	 radieuses	 fêtes	 pascales.	 Plus	
notre	Carême	aura	été	une	préparation	sérieuse,	plus	nous	entrerons	dans	le	mystère	de	
Pâques	et	en	obtiendrons	les	fruits.	
D’après	:	

Moine	de	L’Eglise	D’Orient	L’An	de	Grâce	du	Seigneur	tome	2,		
Editions	An-Nour	Page	9-11.	Editions	du	Cerf	Page	135-137.		

	

	
À	lire		

sur	le	jeûne	et	le	grand	carême	orthodoxe		
sur	le	site	de	l'Eglise	orthodoxe	à	Nantes	

	
https://eglise-orthodoxe-nantes.fr/jeune-et-careme-orthodoxes/	

	

	
	



Épître	
Deuxième	lettre	de	Paul	aux	Corinthiens	

Ch.	VIII	 v.	 8-13	 et	 Ch	 IX	 v	 1-2	 Ce	 n’est	 pas	 un	 aliment	 qui	
nous	 rapprochera	 de	 Dieu.	 Si	 nous	 n’en	mangeons	 pas,	 nous	
n’avons	 rien	de	moins,	 et	 si	 nous	 en	mangeons,	 nous	n’avons	
rien	de	plus.	Mais	prenez	garde	que	 l’usage	de	votre	droit	ne	
soit	 une	 occasion	 de	 chute	 pour	 les	 faibles.	 En	 effet,	 si	 l’un	
d’eux	 te	 voit,	 toi	 qui	 as	 cette	 connaissance,	 attablé	 dans	 le	
temple	 d’une	 idole,	 cet	 homme	 qui	 a	 la	 conscience	 faible	 ne	
sera-t-il	 pas	 encouragé	 à	 manger	 de	 la	 viande	 offerte	 aux	
idoles	?	
Et	la	connaissance	que	tu	as	va	faire	périr	le	faible,	ce	frère	pour	qui	le	Christ	est	mort.	

Ainsi,	 en	péchant	 contre	 vos	 frères,	 et	 en	blessant	 leur	 conscience	qui	 est	 faible,	 vous	
péchez	contre	 le	Christ	 lui-même.	C’est	pourquoi,	 si	une	question	d’aliments	doit	 faire	
tomber	mon	frère,	je	ne	mangerai	plus	jamais	de	viande,	pour	ne	pas	faire	tomber	mon	
frère.	
Ne	suis-je	pas	 libre	?	Ne	suis-je	pas	apôtre	?	N’ai-je	pas	vu	 Jésus	notre	Seigneur	?	Et	

vous,	 n’êtes-vous	 pas	 mon	 œuvre	 dans	 le	 Seigneur	?	 Si	 pour	 d’autres	 je	 ne	 suis	 pas	
apôtre,	 pour	 vous	 en	 tout	 cas	 je	 le	 suis	;	 le	 sceau	 qui	 authentifie	mon	 apostolat,	 c’est	
vous,	dans	le	Seigneur.	

	
Évangile	du	Jugement	Dernier	

Mt	XXV,	31-46	«	Quand	le	Fils	de	l’homme	viendra	
dans	 sa	 gloire,	 et	 tous	 les	 anges	 avec	 lui,	 alors	 il	
siégera	sur	son	trône	de	gloire.	
Toutes	les	nations	seront	rassemblées	devant	lui	;	

il	séparera	les	hommes	les	uns	des	autres,	comme	le	
berger	 sépare	 les	 brebis	 des	 boucs	:	 il	 placera	 les	
brebis	à	sa	droite,	et	les	boucs	à	gauche.	
Alors	 le	 Roi	 dira	 à	 ceux	 qui	 seront	 à	 sa	 droite	:	

“Venez,	les	bénis	de	mon	Père,	recevez	en	héritage	le	
Royaume	préparé	pour	vous	depuis	 la	 fondation	du	
monde.	
Car	 j’avais	 faim,	et	vous	m’avez	donné	à	manger	;	

j’avais	 soif,	 et	vous	m’avez	donné	à	boire	;	 j’étais	un	
étranger,	et	vous	m’avez	accueilli	;	

36	j’étais	nu,	et	vous	m’avez	habillé	;	 j’étais	malade,	et	vous	m’avez	visité	;	 j’étais	en	
prison,	et	vous	êtes	venus	jusqu’à	moi	!”	
37	Alors	les	justes	lui	répondront	:	“Seigneur,	quand	est-ce	que	nous	t’avons	vu…	?	tu	

avais	donc	faim,	et	nous	t’avons	nourri	?	tu	avais	soif,	et	nous	t’avons	donné	à	boire	?	
38	tu	étais	un	étranger,	et	nous	t’avons	accueilli	?	tu	étais	nu,	et	nous	t’avons	habillé	?	
39	tu	étais	malade	ou	en	prison…	Quand	sommes-nous	venus	jusqu’à	toi	?”	
40	Et	 le	Roi	 leur	répondra	:	 “Amen,	 je	vous	 le	dis	:	chaque	fois	que	vous	 l’avez	fait	à	

l’un	de	ces	plus	petits	de	mes	frères,	c’est	à	moi	que	vous	l’avez	fait.”	
41	Alors	 il	 dira	 à	 ceux	qui	 seront	 à	 sa	 gauche	:	 “Allez-vous-en	 loin	de	moi,	 vous	 les	

maudits,	dans	le	feu	éternel	préparé	pour	le	diable	et	ses	anges.	
42	Car	 j’avais	 faim,	 et	 vous	 ne	m’avez	 pas	 donné	 à	manger	;	 j’avais	 soif,	 et	 vous	 ne	

m’avez	pas	donné	à	boire	;	
43	j’étais	un	étranger,	 et	vous	ne	m’avez	pas	accueilli	;	 j’étais	nu,	 et	vous	ne	m’avez	

	

	



pas	habillé	;	j’étais	malade	et	en	prison,	et	vous	ne	m’avez	pas	visité.”	
44	Alors	ils	répondront,	eux	aussi	:	“Seigneur,	quand	t’avons-nous	vu	avoir	faim,	avoir	

soif,	être	nu,	étranger,	malade	ou	en	prison,	sans	nous	mettre	à	ton	service	?”	
45	Il	 leur	répondra	:	“Amen,	 je	vous	 le	dis	:	chaque	fois	que	vous	ne	 l’avez	pas	 fait	à	

l’un	de	ces	plus	petits,	c’est	à	moi	que	vous	ne	l’avez	pas	fait.”	
46	Et	ils	s’en	iront,	ceux-ci	au	châtiment	éternel,	et	les	justes,	à	la	vie	éternelle.	»	

	
Homélie	sur	le	Jugement	dernier	
par	le	Père	René	Dorenlot	1994	

Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
C'est	 une	 tâche	 bien	 périlleuse	 pour	 nous	 tous	 que	

d'aborder	 la	 parabole	 du	 Jugement	 Dernier.	 Le	message	
est	 clair,	 évident	:	 au	 jour	 du	 Jugement	 il	 nous	 sera	
demandé	 compte	 d'une	 chose	 et	 d'une	 seule	:	 de	 notre	
amour	les	uns	pour	les	autres.	Aucune	ambiguïté	dans	les	
paroles	du	Christ.	Aucune	ambiguïté	non	plus	dans	celles	
de	 l'Apôtre	:	 "si	 je	 n'ai	 pas	 l'amour,	 je	 ne	 suis	 rien	 [...]	
donnerais-je	mon	corps	aux	flammes,	si	je	n'ai	pas	l'amour,	
cela	ne	me	sert	de	rien."	(1	Co	XIII,	 2-3).	Devant	de	 telles	
paroles	 notre	 espérance	défaille	 et,	 comme	 les	 disciples,	
nous	 sommes	 prêts	 à	 dire	:	 "Mais	 alors,	 qui	 peut	 être	
sauvé	?"(Mc	X,	26	;	Lc	XVIII,	26)	
Revenons	 à	 l'Apôtre	 du	 jour,	 que	 nous	 écoutons	 souvent	 trop	 distraitement.	 Ses	

paroles	ne	paraissent	concerner	que	 le	Carême	qui	vient	:	oserions-nous	manger	de	 la	
viande,	 au	 risque	d'offenser	 la	 foi	de	nos	 frères	?	Peu	 importe	que	 le	problème	ait	 été	
autre	 pour	 saint	 Paul	 et	 ses	 contemporains	 que	 pour	 nous	;	 retenons	 seulement	 la	
conclusion	:	 en	 péchant	 contre	 nos	 frères,	 en	 blessant	 leur	 conscience,	 c'est	 contre	 le	
Christ	 lui-même	que	nous	 péchons.	 Saint	 Paul	 dit	 encore	:	 "ne	va	pas	avec	 ton	aliment	
faire	périr	celui	pour	qui	 le	Christ	est	mort."	Au	 reste	 de	 quel	 aliment	 s'agit-il	?	 Car,	 dit	
toujours	saint	Paul,	le	règne	de	Dieu	n'est	pas	une	affaire	de	boisson	ou	de	nourriture	;	il	
est	 justice	 et	paix	dans	 l'Esprit	 Saint.	 C'est	pourquoi,	 si	 notre	 conduite	peut	 causer	 en	
quoi	que	ce	soit	la	chute,	et	pire	encore	la	mort	de	nos	frères	voire	de	toute	personne	au	
monde,	de	quelle	fidélité	témoignons-nous	pour	la	grâce	reçue	!	Le	Christ,	Lui,	a	donné	
Sa	vie	pour	nous	et	nous	irions	compromettre	Son	œuvre	de	salut	!	
La	leçon	de	l'Apôtre	est	qu'en	toutes	choses,	action	et	pensée,	nous	ne	sommes	jamais	

seuls,	mais	 toujours	 solidaires	 de	nos	 frères	 et	 de	 tout	 être	 humain	dans	 le	 Christ.	 Le	
fondement	 de	 cette	 solidarité	 repose	 sur	 notre	 solidarité	 avec	 le	 Christ	 qui	 nous	
récapitule	 tous,	ainsi	que	 Jésus	 l'affirme	Lui-même	:	"Ce	que	vous	avez	fait	à	l'un	de	ces	
plus	petits	de	mes	frères,	c'est	à	moi	que	vous	l'avez	fait	;	ce	que	vous	n'avez	pas	fait	à	l'un	
de	ces	plus	petits,	c'est	à	moi	que	vous	ne	l'avez	pas	fait."	
Saint	Paul	avait	une	conscience	aiguë	de	cette	appartenance	des	hommes	qui	sont	le	

Corps	du	Christ	sur	terre	au	Christ	céleste.	Quand	sous	le	nom	de	Saül	il	menait,	comme	
il	 le	 dit,	 une	 persécution	 effrénée	 contre	 les	 chrétiens,	 Jésus	 lui	 apparut	 dans	
l'éblouissement	 du	 chemin	 de	 Damas.	"Qui	 es-tu,	 Seigneur	?	 interrogea	 Saül	 Je	 suis	 ce	
Jésus	que	tu	persécutes.",	répondit	le	Christ.	L'expérience	de	Paul	lui	permit	de	découvrir	
l'union	 sans	 séparation	 entre	 le	 Christ	 glorieux	 et	 ses	 frères	 sur	 terre,	 révélation	
certainement	à	l'origine	de	sa	réflexion	sur	l'Église	du	Christ	dans	le	monde.	
Mais	 saint	 Paul	 nous	 apprend	 plus	 encore.	 Saint	 Paul	 n'a	 pas	 eu	 de	 remords	 de	 sa	

conduite	passée,	remords	qui	n'eut	été	qu'une	attitude	psychologique	négative,	stérile	et	

	



destructrice.	 Il	 en	 a	 eu	 le	 repentir	 qui	 est	 tout	 autre,	 c'est-à-dire	 la	 résolution	
catégorique	 d'abandonner	 les	 erreurs	 passées,	 d'en	 prendre	 le	 contre-pied	 et	 de	
s'engager	dans	la	voie	nouvelle	de	Celui	qu'il	persécutait	jusqu'alors	dans	la	personne	de	
Ses	frères.	
Dès	 lors	 saint	 Paul	 s'est	 fait	 l'apôtre	 totalement	 voué	 au	 Seigneur,	 parcourant	 le	

monde	pour	 lui	adjoindre	une	multitude	de	 frères,	multipliant	 les	Églises	du	Seigneur,	
malgré	les	peines,	les	tribulations	et,	à	son	tour,	les	persécutions	reçues	pour	le	Christ.	
Saint	 Paul	 a	 retourné	 sa	 faute	 en	œuvre	 pour	 le	 Seigneur	;	 il	 se	 considérait	 comme	 le	
premier	des	pécheurs,	pour	que	la	grâce	du	Seigneur	surabonde	en	lui	et	dans	le	monde.	
Au	point	qu'au	soir	de	sa	vie,	face	au	jugement	qui	l'attendait,	Paul	osait	confesser	:	"Le	
moment	de	mon	départ	est	venu	;	 j'ai	combattu	jusqu'au	bout	le	bon	combat	;	 j'ai	achevé	
ma	course	;	j'ai	gardé	la	foi.	Et	maintenant	voici	qu'est	préparée	pour	moi	la	couronne	de	
justice	qu'en	retour	le	Seigneur	me	donnera	en	ce	Jour-là,	lui	le	juste	Juge,	non	seulement	à	
moi,	mais	à	tous	ceux	qui	auront	attendu	avec	amour	son	apparition."	
Voici	comment	il	nous	faut,	nous	aussi,	attendre	la	venue	du	Jugement	Dernier.	Oui	!	

En	 péchant	 contre	 nos	 frères,	 comme	 le	 dit	 saint	 Paul,	 nous	 péchons	 contre	 le	 Christ.	
Nous	 ne	 sommes	 pas	 seuls,	 nous	 ne	 sommes	 qu'en	 Christ,	 auquel,	 comme	 nous,	 tout	
homme	 participe,	 chrétien	 ou	 non.	 Nous	 ne	 vivons	 pas	 seulement	 pour	 nous-mêmes,	
pour	notre	confort	matériel	ni	davantage	pour	le	devenir	de	notre	seule	âme,	pour	notre	
seule	survie	dans	l'au-delà.	Nous	ne	vivons	qu'en	dépendance	les	uns	des	autres	;	et	tous	
nous	ne	vivons	qu'en	 fonction	d'une	seule	Vie	qui	nous	récapitule	 tous,	celle	du	Christ	
notre	grand	Dieu.	
C'est	sous	l'angle	de	l'amour	qu'il	faut	nous	considérer.	Au	soir	de	notre	vie,	c'est	sur	

l'amour	qu'il	nous	sera	demandé	des	comptes.	L'exemple	de	saint	Paul	prouve	que	tout	
est	toujours	possible.	Le	Jugement	du	Christ	ne	retient	rien	de	nos	péchés,	de	nos	fautes,	
de	nos	 crimes,	 de	 l'infirmité	de	nos	 cœurs,	 si	 nous	 comprenons	que	 tout	prochain	 est	
notre	frère	et	que	tout	frère	est	en	Christ	autant	que	nous	et	plus	encore	que	nous	s'il	est	
pauvre,	souffrant,	humilié,	désespéré	-.	
Il	n'y	a	rien,	absolument	rien	à	redouter	du	Jugement	Dernier,	si	nous	acceptons	dès	

aujourd'hui	 de	 nous	 oublier	 nous-mêmes	 pour	 nous	 centrer	 en	 vérité	 en	 Jésus-Christ,	
c'est-à-dire	 sur	 la	 personne	de	 tous	nos	 frères,	 dans	 le	mystère	de	 la	 communion	des	
Saints	et	de	la	récapitulation	du	monde	entier	dans	le	Christ	Jésus.	

Père	René	Dorenlot	
	

Homélie	du	P.	Boris	Bobrinskoy		
Dimanche	du		Jugement	Dernier	1982	

	 	 	 											(2	Co	8,	8-9,2	;	Mt	25,	31-46)	
	

Au	nom	du	Père,	du	Fils	et	du	Saint	Esprit		
Nous	 venons	 d’entendre	 la	 lecture	 de	 l’évangile	 du	

Jugement	 dernier.	 Comment	 parler	 dans	 notre	
prédication	du	 Jugement	 dernier	?	 comment	 ne	 pas	 en	
parler	 ?	 Quelquefois,	 nous	 sommes	 tentés,	 dans	 notre	
témoignage	 de	 Jésus	 et	 de	 son	 évangile,	 d’oublier	 ce	
chapitre,	 d’oublier	 ce	 que	 nous	 pouvons	 considérer	
comme	un	des	moments	 forts,	émouvants,	brûlants,	de	
l’enseignement	de	l’Évangile.	Pourtant	cet	évangile	nous	
est	donné	aujourd’hui	et	par	obéissance,	nous	devons	le	
recevoir	et	le	recevoir	comme	s’adressant	à	nous,	à	moi,	 	



ici,	 et	maintenant.	 À	moi	 plutôt	 qu’à	mon	 prochain,	 car	 il	 enseigne	 non	 pas	 comment	
mon	prochain	sera	jugé,	bien	que	j’en	sois	responsable	et	solidaire,	mais	comment	moi-
même	je	serai	jugé	d’après	ma	relation	à	lui.		
Nous	pouvons	considérer	cet	évangile	du	Jugement	comme	une	parabole,	ou	comme	

une	image	prophétique	d’un	mystère	qui	ne	peut	s’inscrire	et	se	définir	dans	des	traits	
historiques.		
Cette	image	prophétique	revêt	le	langage	de	l’époque,	de	toute	une	littérature	qu’on	

appelle	 la	 littérature	 apocalyptique,	 dans	 laquelle	 le	 Fils	 de	 l’homme	 vient	 et	 juge	 le	
monde	où	Jésus	s’arroge	lui-même	cette	souveraine	prérogative	de	juger	le	monde.		
Mais	 ce	 qu’il	 y	 a	 de	 nouveau	 dans	 cette	 image	 du	 Jugement	 dernier,	 que	 nous	

contemplons	 aujourd’hui,	 c’est	 que	 le	 thème	 et	 le	 contenu	 du	 Jugement	 dernier,	 c’est	
l’amour,	l’exigence	de	l’amour.	Exigence	non	pas	juridique	mais	intérieure	et	vitale	sans	
laquelle	 le	 monde	 lui-même	 se	 dégrade	 et	 se	 détruit.	 Le	 monde	 a	 un	 besoin	 infini	
d’amour	et	l’homme	est	le	seul	relai	par	lequel	l’amour	de	Dieu	se	transmet,	se	propage,	
par	 lequel	 le	monde	 peut	 encore	 subsister	 et	 vivre,	 par	 ses	 colonnes	 de	 feu	 et	 de	 vie	
qu’est	l’amour	des	saints.		
Cette	parabole	du	jugement	nous	rappelle	la	sainteté	de	Dieu.		
La	 notion	 de	 «	jugement	»	 a	 deux	 sens	 dans	 la	 Bible	:	 il	 peut	 signifier	 le	 tri,	 le	

discernement,	la	mise	à	droite	et	à	gauche	des	bons	et	des	mauvais,	mais	aussi,	souvent,	
il	a	 le	sens	de	condamnation.	«	Que	la	réception	des	saints	mystères	»,	disons-nous	dans	
l’Eucharistie,	 «	ne	 me	 soit	 ni	 jugement	 ni	 condamnation	».	 Le	 jugement	 devient	 alors	
synonyme	de	condamnation,	et	c’est	pour	cela	que	le	terme	de	«	jugement	»	est	devenu	
un	terme	si	dur,	si	négatif,	entraînant	en	nous	des	réactions	de	rejet	de	tout	ce	langage,	
négatif	 et	 dur	 de	 l’église.	 Si	 c’est	 ce	 jugement	 que	 nous	 offre	 l’Église,	 le	 synonyme	 de	
condamnation	au	feu	éternel,	nous	n’en	voulons	pas,	mais	nous	oublions	l’autre	sens	du	
jugement.	 Nous	 oublions	 que	 le	 jugement	 est	 une	 manifestation,	 et	 la	 manifestation	
nécessaire	de	l’amour	de	Dieu,	du	feu	de	Dieu,	de	la	sainteté	de	Dieu.		
Saint	 Paul	 nous	 dit	 que	 les	 pécheurs	 et	 tout	 ce	 qui	 est	 fornication,	 mensonge,	

impureté,	avarice,	tout	cela,	et	tout	ceux-là	n’entreront	pas	dans	le	Royaume	de	Dieu.	On	
ne	peut	pas	mettre	ensemble	le	mal	et	le	bien.	On	ne	peut	pas	mettre	ensemble,	ni	dans	
le	 royaume	de	Dieu,	 ni	 finalement	 dans	 le	 cœur	 humain,	 la	 sainteté	 et	 le	 péché.	Nous	
sommes	 tous	 appelés	 tôt	 ou	 tard,	 et	 plutôt	 tôt	 que	 tard,	 à	 un	 choix	 fondamental,	
nécessaire.	 Certes,	 tant	 que	 nous	 sommes	 en	 vie,	 il	 y	 aura	 de	 nouveau	 ces	 racines	
d’impuretés	 et	 de	 mensonges	 qui	 sont	 vivaces,	 et	 la	 tentation	 nous	 assaille,	 nous	 y	
succombons	 quelquefois.	 Mais	 l’action	 de	 Dieu,	 de	 l’Esprit	 Saint,	 la	 parole	 de	 Dieu	
pénètrent	au	plus	profond	des	joints	intimes	de	l’âme,	de	l’esprit	et	du	corps.		
Dieu	opère	ainsi	dans	 le	cœur	de	 l’homme	et	accompli	dès	maintenant	ce	 jugement.	

Nous	pouvons	dire	que	 la	 vie	même	et	 la	 révélation	de	 Jésus	dépassent	 la	 lettre	de	 la	
parabole.	Car	cette	parabole	est	un	récit	du	Jugement,	elle	nous	 le	présente	comme	un	
évènement	 infiniment	 lointain,	 qui	 arrivera	 à	 la	 fin	 des	 temps	 ou	 peut-être	 à	 la	 fin	
simplement	de	notre	vie.	Mais	 Jésus,	et	 il	 faut	 relire	pour	cela	 l’Évangile	de	 Jean,	nous	
révèle	que	le	jugement	arrive,	que	le	jugement	advient,	que	le	jugement	est	déjà	arrivé,	
car	maintenant	le	Fils	de	l’homme	est	élevé	et	le	prince	de	ce	monde	est	jeté	dehors.		
Le	 jugement	 s’accomplit	 par	 la	 venue	 de	 la	 lumière.	 Lorsque	 la	 lumière	 est	 là,	 les	

ténèbres	se	dissipent,	mais	avant	de	se	dissiper,	elles	se	manifestent	dans	 le	monde	et	
dans	 le	 cœur	 humain.	 Lorsque	 l’homme	 se	 tourne	 vers	 Dieu,	 du	 fond	 de	 lui-même	 se	
lèvent	 les	 bourrasques	 et	 les	 conflits	 parce	 que	 l’ennemi	 de	 l’homme	 travaille	 à	 nous	
détruire.	 Et	 c’est	 ainsi	 que	 le	 jugement	 de	 Dieu	 agit,	 un	 jugement	 de	miséricorde,	 un	
jugement	nécessaire	sans	lequel	le	tri	à	l’intérieur	de	nous	ne	se	ferait	pas	et	la	confusion	



demeurerait	entière.	Il	faut	que	ce	jugement	s’accomplisse	maintenant,	il	faut	que	ce	qui	
doit	 brûler	 et	 être	 détruit	 dans	 notre	 cœur,	 le	 soit	 dès	 maintenant,	 pour	 que	 nous	
puissions	 librement,	monter	sans	entrave	vers	 le	Seigneur	:	«	Celui	qui	croit	en	moi,	dit	
Jésus,	n’ira	pas	en	jugement,	mais	il	est	déjà	passé	de	la	mort	à	la	vie	».		
C’est	aussi	une	parole	essentielle,	une	parole	 importante	qui	nous	montre	que	nous	

n’avons	pas	 seulement	 le	 jugement	 en	 face	de	nous,	dans	un	avenir	 lointain	ou	même	
proche,	 il	 est	maintenant,	 dans	 le	présent.	 Pour	 ceux	qui	découvre	 Jésus,	 et	 tous	nous	
sommes	 en	 marche	 vers	 lui,	 nous	 pouvons	 dire	 d’une	 certaine	 manière	 que	 si	 nous	
vivons	notre	vie	de	baptême,	si	nous	prenons	au	sérieux,	 l’action	de	l’Esprit	Saint	dans	
notre	 existence	quotidienne,	 le	 jugement	 se	 fait	 alors	quelque	peu	déjà	derrière	nous.	
Bien	sûr,	nous	sommes	constamment	entre	le	jugement	derrière	et	le	jugement	devant	
parce	 que	 nous	 oscillons	 constamment	 entre	 l’état	 de	 grâce	 et	 l’état	 de	 péché,	 mais	
néanmoins	 l’homme	 grandit,	 l’homme	 croît,	 le	 croyant	 se	 stabilise	 dans	 l’Esprit	 Saint,	
sinon	 l’action	 de	 l’Esprit	 Saint	 serait	 stérile	 s’il	 n’y	 avait	 pas	 de	 progrès	 en	 nous.	 Par	
conséquent,	le	jugement	de	Dieu	agit,	le	feu	de	Dieu	brûle	peu	à	peu	nos	péchés,	il	faut	le	
croire	et	c’est	cela	le	grand	don	de	l’Esprit	Saint	:	pénétrer	peu	à	peu	dans	notre	vie.		
Le	Royaume	de	Dieu	est	protégé	du	mal	qui	ne	peut	pénétrer	en	 lui,	et	 c’est	cela	 le	

premier	sens	du	Jugement.	Le	second	sens	du	Jugement,	c’est	que	Dieu	nous	saisit,	agit	
en	 nous	 dans	 l’actualité	 de	 notre	 existence.	 Le	 troisième	 sens	 du	 Jugement,	 c’est	 que	
«	l’amour	de	Dieu	qui	est	répandu	dans	nos	cœurs	par	l’Esprit	Saint	»,	comme	le	dit	saint	
Paul,	se	manifeste	dans	le	baromètre	de	l’amour	du	prochain.	Ce	baromètre	de	notre	foi,	
de	notre	prière,	de	notre	fondation	en	Dieu,	de	notre	amour	en	Dieu,	ce	critère	ultime,	
c’est	l’amour	du	prochain,	il	n’y	en	a	pas	d’autres	car,	en	réalité,	il	n’y	a	pas	de	position	ni	
même	de	 choix	 entre	 l’un	 et	 l’autre.	 L’amour	 de	Dieu,	 c’est	 le	 fondement,	 la	 racine,	 la	
condition	unique	de	l’amour	du	prochain.	C’est	pour	cela	que	même	avant	de	s’en	aller	
vers	l’autre,	avant	d’exercer	nos	programmes	sociaux	et	humains	et	philanthropiques,	il	
faut	 apprendre	 à	 entrer	 en	 nous-mêmes,	 à	 faire	 silence,	 à	 être	 seuls,	 à	 entrer	 dans	 le	
désert	intérieur	du	cœur	pour	y	rencontrer	le	Seigneur,	pour	se	purifier,	pour	accueillir	
l’Esprit	Saint,	acquérir	l’Esprit	d’amour.		
Mais	alors,	 je	dirais	que	ce	n’est	plus	simplement	nous	qui	aimons	le	prochain.	Mon	

amour,	si	ce	n’est	que	mon	amour	à	moi,	reste	toujours	faible	et	précaire,	mais	c’est	de	
Dieu	 que	 nous	 recevons	 la	 véritable	 puissance	 d’amour	 qui	 nous	 rend	 impatient,	 qui	
nous	 fait	 sentir	 et	 souffrir	 cette	 urgence,	 de	 l’amour	 de	 Dieu.	 Dieu	 lui-même	 souffre,	
nous	 pouvons	 le	 dire.	 Dieu	 souffre	 de	 la	 souffrance	 et	 de	 la	 peine	 des	 hommes.	 Dieu	
souffre	 aussi	 du	 péché,	 de	 l’éloignement	 des	 hommes,	 parce	 que	 «	la	 gloire	 de	 Dieu,	
comme	le	disait	saint	Irénée	de	Lyon,	c’est	l’homme	en	pleine	vie	».		
Il	n’y	a	pas	d’autre	gloire	de	Dieu	qui	nous	soit	connue.	Ainsi	Dieu	agit,	et	la	gloire	de	

Dieu	se	manifeste	aussi	en	Jésus	qui	nous	le	révèle	par	son	amour,	par	sa	croix,	par	son	
abaissement	 infini	 jusqu’à	nous.	 Jésus	n’arrête	pas	d’œuvrer,	«	mon	Père	agit	jusqu’à	ce	
jour	 et	 moi	 aussi	 j’agis	».	 Le	 Père	 et	 le	 Fils	 travaillent	 dans	 l’Esprit	 Saint	 jusqu’à	
aujourd’hui,	à	travers	nous,	pour	que	la	gloire	de	Dieu	se	manifeste	dans	l’homme,	dans	
tout	homme,	parce	que	Dieu	ne	veut	pas	la	mort	du	pêcheur,	mais	qu’il	se	convertisse	et	
qu’il	vive.	
Tant	que	l’homme	a	une	parcelle,	un	souffle	de	vie	en	lui,	nous	ne	pouvons	désespérer	

de	lui,	nous	ne	pouvons	l’enfermer	dans	un	enfer	de	jugement	et	de	condamnation.	Nous	
devons	prier	comme	l’Église	prie.	Nous	devons	être	auprès	de	lui,	nous	devons	être	les	
témoins	de	l’amour	infini	de	Dieu,	et	savoir	qu’à	travers	nos	vies,	à	travers	nos	corps	et	
nos	 âmes	 d’argile,	 cet	 amour	 infini	 de	 Dieu	 peut	 agir,	 peut	 se	 transmettre,	 et	 peut	
transformer	nos	vies.	



Ainsi,	que	ce	soit	près	ou	loin,	que	ce	soit	dans	nos	relations	avec	nos	proches	ou	avec	
le	tiers	monde,	partout	nous	ressentons	le	même	sentiment	d’urgence.	Je	terminerai	sur	
ces	 mots	 de	 saint	 Paul,	 qui	 peuvent	 être	 aujourd’hui	 la	 clé	 de	 ce	 cette	 parabole	 du	
Jugement	:	«	L’amour	de	Dieu	nous	presse	».	
	Amen.	
	

	
	

Le	Second	Avènement	du	Christ	
	
Ce	 dimanche	 de	 Carnaval,	 dernier	 jour	 des	 viandes,	 présente	 la	 dimension	

eschatologique	 du	 Grand	 Carême	 :	 la	 préparation	 du	 second	 Avènement	 du	 Sauveur,	
pour	le	passage	éternel	dans	le	monde	à	venir.		
Le	 jugement	 n'est	 pas	 seulement	 dans	 l'avenir.	 Ici	 et	 maintenant,	 chaque	 jour	 et	

chaque	heure,	en	fortifiant	nos	cœurs	envers	les	autres	et	en	omettant	de	répondre	aux	
occasions	de	les	aider,	nous	nous	jugeons	déjà	nous-mêmes,	Cette	commémoration	nous	
montre	 le	 chemin	 du	 repentir,	 qui	 n'est	 pas	 un	 but	 mais	 un	moyen	 pour	 accéder	 au	
Royaume	 de	 Dieu	 et	 pour	 goûter	 à	 la	 joie	 et	 à	 l'amour	 de	 Dieu.	 Le	 repentir,	 c'est	
comprendre	ce	qu'on	peut	devenir	par	la	grâce	de	Dieu,	et,	dans	ce	sens,	il	est	quelque	
chose	de	positif.	(...)	
Le	 second	 Avènement	 signifie	 qu'Il	 est	 venu	 une	 première	 fois	 jusqu'à	 nous,	 mais	

simplement	et	sans	gloire;	 tandis	que	 là,	c'est	avec	des	merveilles	surnaturelles	et	une	
gloire	éclatante	qu'Il	viendra	depuis	le	ciel	et	avec	Son	corps,	afin	qu'Il	soit	reconnu	par	
tous	 comme	 étant	 Celui	 qui	 vint	 la	 première	 fois,	 qui	 délivra	 le	 genre	 humain	 et	 qui	
devra	le	juger	à	présent,	pour	voir	s'il	a	bien	préservé	ce	qui	lui	avait	été	donné	(...)	
Comme	 un	 éclair	 venu	 du	 ciel	 sera	 l'Avènement	 du	 Seigneur,	 précédé	 par	 Sa	

vénérable	Croix,	et	un	fleuve	de	feu	bouillonnant	s'avancera	devant	Lui,	purifiant	toute	
la	terre	de	ses	souillures.		
Aussitôt,	l'Antichrist	et	ses	suppôts	seront	pris	et	livrés	au	feu	éternel.	Tandis	que	les	

anges	sonneront	de	la	trompette,	on	se	rassemblera	des	confins	de	la	terre	et	de	tous	les	
éléments,	tout	le	genre	humain	affluera	à	Jérusalem,	puisque	c'est	le	centre	du	monde,	et	
des	 trônes	 y	 seront	 installés	 pour	 le	 Jugement.	 Tous,	 avec	 corps	 et	 âmes,	 se	
transmueront	 jusqu'à	 l'incorruptibilité	 et	 auront	 la	 même	 physionomie,	 tous	 les	
éléments	attestant	alors	une	amélioration.		
Alors,	 d'une	 seule	 parole,	 le	 Seigneur	 séparera	 les	 justes	 des	 pécheurs,	 et	 ceux	 qui	

auront	fait	le	bien	pourront	jouir	de	la	vie	éternelle.	(...)	
Par	 Ton	 ineffable	 amour	 pour	 les	 hommes,	 ô	 Christ	 notre	 Dieu,	 juge-nous	 dignes	

d'entendre	 Ta	 voix	 désirée,	 compte-nous	 parmi	 ceux	 qui	 seront	 placés	 à	 Ta	 droite	 et	
prends	pitié	de	nous.	Amen.	

Extraits	du	livre	de	Le	Caro	Le	Grand	Carême	pp	51	Sq	
	
	



Kondakion	ton	1	
Ô	Dieu,	 lorsque	 Tu	 viendras	 sur	 la	 terre	 avec	 gloire	 et	 que	 tremblera	 l'univers,	 un	

fleuve	 de	 feu	 coulera	 devant	 le	 tribunal,	 les	 livres	 seront	 ouverts	 et	 les	 secrets	
manifestés.	Alors,	délivre-moi	du	feu	inextinguible	et	rends-moi	digne	de	me	tenir	à	Ta	
droite,	Juge	très	juste.		

Matines,	Laudes	
Quel	moment	sera-ce	alors,	quel	 jour	 terrible,	 lorsque	 le	 Juge	siégera	sur	Son	 trône	

redoutable!	Les	livres	seront	ouverts	et	 les	actions	dénoncées,	 les	secrets	des	ténèbres	
seront	 divulgués,	 les	 anges	 feront	 le	 tour	 des	 peuples	 pour	 les	 rassembler	 :	 Venez,	
écoutez,	rois	et	princes,	esclaves	et	hommes	libres,	pécheurs	et	justes,	riches	et	pauvres,	
et	apprenez	que	le	Juge	vient,	Lui	qui	jugera	le	monde	tout	entier	!	Qui	pourra	subsister	
devant	Sa	Face,	quand	les	anges	se	dresseront	pour	dénoncer	les	actes,	les	pensées,	les	
désirs,	 ceux	 du	 jour	 et	 ceux	 de	 la	 nuit?	Oh,	 quel	moment	 ce	 sera!	 Avant	 que	 la	 fin	 ne	
s'avance,	ô	mon	âme,	hâte-toi	de	crier	:	ô	Dieu,	alors	que	je	reviens	vers	Toi,	sauve-moi,	
comme	seul	miséricordieux.		

Tropaire	
Reviens,	fais	pénitence,	ô	âme,	révèle	ce	que	tu	as	caché,	dis	à	Dieu	qui	sait	tout	:	Tu	

connais	mes	secrets,	Toi	le	seul	Sauveur,	mais	comme	le	chante	David,	aie	pitié	de	moi,	
Seigneur,	en	Ta	grande	miséricorde.		
	

Notice	sur	le	Grand	Carême	
	

Pâques	 –	 à	 la	 fois	 la	 Passion	 du	 Seigneur	 et	 sa	
Résurrection	 constituent	 le	 point	 culminant	 de	 l’année	
liturgique	 orthodoxe.	 Mais	 l’Eglise	 nous	 prépare	
longuement	à	cette	douloureuse	et	lumineuse	période.	
Le	 temps	 de	 la	 Passion	 et	 de	 la	 Résurrection	 est	

précédé	par	le	temps	du	Carême.	Ce	Carême,	appelé	aussi	
le	Grand	Carême	(pour	le	distinguer	du	Carême	de	la	Très	
Sainte	Vierge	Marie,	qui	précède	 la	 fête	de	 la	Dormition,	
en	août,	et	du	Carême	des	Apôtres,	qui	précède	la	fête	de	
saint	Pierre	et	saint	Paul,	en	juin,	ainsi	que	celui	de	Noël),	
est	un	temps	de	prières	spéciales	et	de	jeûne.	
Si	 nous	 mettons	 à	 part	 la	 Semaine	 Sainte	 ou	 Semaine	 de	 la	 Passion,	 qui	 précède	

immédiatement	le	dimanche	de	Pâques,	et	si	nous	joignons	au	Carême	proprement	dit,	
c’est-à-dire	 aux	 semaines	 de	 jeûne	 strict,	 les	 semaines	 qui	 précèdent	 celles-ci	 et	 y	
préparent,	 nous	 avons	 un	 ensemble	 de	 dix	 semaines,	 commençant	 par	 le	 dimanche	
appelé	dimanche	du	Pharisien	et	du	Publicain	et	prenant	fin	avec	le	samedi	dit	samedi	
de	Lazare,	veille	du	dimanche	des	Rameaux.	
La	signification	du	Grand	Carême	est	assez	complexe.	Ce	Carême	a	été	le	résultat	d’un	

long	 développement	 historique	 où	 se	 sont	 mêlés	 des	 éléments	 très	 divers.	 Jetons	 un	
regard	sur	chacun	d’eux.	
Le	 Carême	 est	 un	 temps	 de	 pénitence.	 Dans	 les	 premiers	 siècles	 de	 l’Eglise,	 les	

«	pénitents	»	 ou	 pécheurs	 publics	 repentants	 étaient,	 pendant	 cette	 période,	
solennellement	réconciliés	avec	la	communauté	des	croyants.	La	pénitence	publique	est	
plus	 ou	 moins	 nous	 pourrons	 même	 dire	 généralement	 devenue	 hors	 d’usage	 dans	
l’Eglise	orthodoxe.	Mais	 l’idée	de	pénitence	demeure.	Ne	sommes-nous	pas	 tous,	à	des	
degrés	 divers,	 des	 pécheurs	 et	 des	 pénitents	?	 Et	 la	 période	 qui	 nous	 conduit	 vers	
Pâques	n’est-elle	pas	une	saison	excellemment	propice	au	repentir	et	à	l’expiation	?	

	



Le	Carême	sera	donc	pour	nous	une	occasion	d’examiner	notre	conscience	et	de	nous	
réconcilier	avec	le	Seigneur.	
Le	Carême	est	un	temps	de	formation	spirituelle	et	d’illumination.	
Dans	 l’ancienne	Eglise,	 les	 «	catéchumènes	»,	 c’est-à-dire	 ceux	qui	 se	préparaient	 au	

baptême,	étaient,	pendant	le	Carême,	l’objet	d’une	sollicitude	spéciale.	On	les	instruisait	
avec	un	zèle	redoublé.	Ils	étaient	baptisés	pendant	la	nuit	de	Pâques.	Le	catéchuménat,	
ou	 situation	 des	 adultes	 qui	 se	 préparent	 au	 baptême,	 est	 devenu	 un	 état	 plutôt	
exceptionnel	dans	l’Eglise	orthodoxe	présente.	Néanmoins,	au	cours	de	chaque	liturgie,	
nous	sommes	invités	à	prier	pour	les	catéchumènes.	
La	 liturgie	 des	présanctifiés,	 dont	 nous	parlerons	plus	 loin,	 prie	 pour	 eux	 avec	une	

insistance	particulière.	Cette	prière	n’est	pas	dénuée	de	sens.	Car	il	y	a	encore,	dans	les	
pays	de	mission,	des	catéchumènes	qui	se	préparent	au	baptême.	En	Afrique,	aux	Indes,	
au	 Japon,	dans	 les	pays	de	 l’Europe	de	 l’Est	et	encore	ailleurs,	 l’Eglise	orthodoxe	a	des	
catéchumènes.	Nous	prierons	pour	eux	pendant	le	Carême.	Nous	prierons	aussi	pour	les	
catéchumènes	des	Eglises	missionnaires	chrétiennes	non	orthodoxes.	Et	nous	prierons	
pour	 les	 millions	 d’hommes	 (et	 de	 femmes)	 qui	 appartiennent	 aux	 religions	 non-
chrétiennes,	 au	 Judaïsme,	 à	 l’Islam,	 à	 l’Hindouisme,	 au	 Bouddhisme,	 à	 tant	 d’autres	
groupes	encore.	Ils	sont,	d’une	certaine	manière,	des	catéchumènes.	Tout	ce	qu’il	y	a	de	
vrai	 dans	 leur	 croyance	 et	 de	 bon	 dans	 leur	 action	 leur	 est	 enseigné	 par	 le	 Maître	
intérieur	 dont	 ils	méconnaissent	 ou	 dont	 ils	 ne	 connaissent	 pas	 le	 nom,	 par	 le	 verbe	
divin,	la	«	vrai	lumière	qui	éclaire	tout	homme	venant	en	ce	monde	»	(Jean	1	:9).	Et	nous-
mêmes	enfin,	nous	ne	cessons	jamais	d’être	des	catéchumènes.	Jamais	la	Parole	de	Dieu	
faite	chair	ne	cesse	de	nous	instruire.	Jamais	le	Saint-Esprit	ne	cesse	de	nous	instruire.	
Jamais	 le	 Saint-Esprit	 ne	 cesse	 de	 frapper	 à	 la	 porte	 de	 nos	 cœurs.	 Le	 Carême	 est	 un	
temps	particulièrement	apte	à	entendre,	à	écouter	la	voix	de	Dieu.	
Le	Carême	ainsi	que	le	déclare	la	liturgie	des	présanctifiés	commémore	les	quarante	

ans	de	pérégrination	d’Israël	dans	le	désert,	ces	quarante	années	pendant	lesquelles	le	
peuple	élu,	étant	sorti	de	 la	captivité	d’Egypte	et	ayant	 traversé	 la	Mer	Rouge,	marcha	
avec	 foi	 vers	 la	 lointaine	 Terre	 Promise,	 reçut	 de	Dieu	 la	 nourriture	 terrestre	 sous	 la	
forme	de	la	manne	et	la	nourriture	spirituelle	sous	la	forme	des	Dix	Commandements,	se	
révolta	parfois	et	tomba	dans	le	péché,	et	cependant	atteignit	le	but.	
Le	Carême	parle,	à	nous	aussi,	de	libération,	de	pèlerinage,	de	marche	dans	un	désert	

aride,	 de	 manne	 divine,	 d’entretien	 avec	 Dieu	 sur	 le	 Sinaï	 et	 ailleurs,	 de	 chute	 et	 de	
réconciliation.	
Le	Carême	rappelle	 les	quarante	 jours	que	 le	Seigneur	 Jésus	passa	dans	 le	désert	et	

pendant	 lesquels	 il	 lutta	 contre	Satan	 tentateur.	Notre	Carême	doit	 être,	 lui-aussi,	 une	
période	de	 lutte	contre	 la	 tentation,	en	particulier	contre	notre	péché	 le	plus	habituel.	
«	Tu	adoreras	 le	Seigneur	ton	Dieu	et	tu	 le	serviras	 lui	seul	»	 (Deutéronome	6	:73).	Qu’il	
nous	soit	donné,	pendant	le	Carême,	d’apprendre	et	de	comprendre	cette	parole	que	le	
Seigneur	opposa	à	Satan	et	qui	résume	toute	la	lutte	spirituelle	!	
On	 le	 voit,	 le	 Carême	 est	 une	 très	 riche,	 très	 profonde	 agglomération	 d’éléments	

divers.	Leur	rôle	est	de	nous	purifier	et	de	nous	éclairer.	Au	cours	du	Carême,	l’Eglise	va	
nous	 conduire	 en	 quelque	 sorte	 par	 la	 main	 jusqu’aux	 radieuses	 fêtes	 pascales.	 Plus	
notre	Carême	aura	été	une	préparation	sérieuse,	plus	nous	entrerons	dans	le	mystère	de	
Pâques	et	en	obtiendrons	les	fruits.	

D’après	:	Moine	de	L’Eglise	D’Orient		
L’An	de	Grâce	du	Seigneur	tome	2,	Editions	An-Nour	Page	9-11.	Editions	du	Cerf	Page	

135-137.	
	



	
À	lire		

sur	le	jeûne		
et	le	grand	carême	orthodoxe		

https://eglise-orthodoxe-nantes.fr/jeune-et-careme-orthodoxes/	
	

	
Homélie	du	P.	Placide	Deseille	pour	le	

Dimanche	du	Dernier	jour	de	viande	[Carnaval/Apokréo]	2001	
Le	Jugement	Dernier	

	
Une	semaine	avant	que	nous	ne	rentrions	dans	le	Grand	

Carême,	l'Église	nous	fait	relire	cette	page	de	l'évangile	où	
le	 Seigneur	 nous	 décrit	 son	 retour	 sur	 terre	 à	 la	 fin	 des	
temps	et	le		Jugement	dernier.	
C'est	 un	 texte	 d'une	 extrême	 importance	 que	 l'Église	

remet		ainsi	devant	nos	yeux	en	cette	période	majeure	de	
l'année	 liturgique.	 C'est	 un	 texte	 qui,	 d'abord,	 nous	
rappelle	 que	 nous	 	n'avons	 pas	 été	 créés	 par	 Dieu	 pour	
vivre	 simplement	 sur	 terre	 quelques	 semaines,	 quelques	

mois	pour	certains,	quelques	années	pour	d'autres,	cinquante	ans,	un	siècle	ou	presque	
pour	 	ceux	 dont	 la	 vie	 terrestre	 est	 plus	 longue.	 Et	 ensuite,	 il	 n'y	 	aurait	 plus	 rien.	 Le	
néant.	
Notre	vie	terrestre	est	limitée	dans	le	temps,	mais	elle	n'est		pas	toute	notre	vie.	Nous	

avons	 été	 créés	 pour	 une	 vie	 qui	 	n'aura	 pas	 de	 fin.	 Notre	 existence,	 notre	 existence	
personnelle		ne	se	termine	pas	avec	notre	mort	terrestre,	bien	loin	de	là.		Nous	sommes	
créés	 pour	 l'éternité:	 Dieu	 nous	 a	 créés	 pour	 une	 	éternité	 de	 bonheur	 avec	 lui,	 de	
bonheur	avec	 tous	nos	 frères.	 	Une	vie	qui	sera	une	vie	d'intimité,	d'amour	avec	notre	
Père		céleste,	une	vie	fraternelle,	lumineuse,	avec	tous	nos	frères,	les		anges	et	les	saints.	
C'est	 cela	 notre	 destinée.	 Notre	 vie	 terrestre	 	n'est	 qu'un	 temps	 d'épreuve	 que	 le	
Seigneur	nous	ménage	pour		nous	préparer	à	notre	vie	éternelle.	
Mais	 en	 même	 temps,	 ce	 texte	 évangélique	 nous	 met	 devant	 	cette	 redoutable	

alternative	:	serons-nous	de	ceux	qui	auront		vraiment	accepté	cette	destinée,	ou	serons-
nous	de	ceux	qui		auront	préféré	tout	miser	sur	les	biens	de	cette	terre,	de	ceux		dont	la	
seule	préoccupation	aura	été	de	s'assurer	une	vie	terrestre	aussi	prospère	et	heureuse	
que	possible,	de	réussir	une	carrière,	de	s'assurer	une	retraite	confortable?	Si	tout	notre	
idéal	 	est	 là,	 évidemment	 nous	 ne	 pouvons	 guère	 espérer	 jouir	 de	 	cette	 éternité	
bienheureuse,	nous	risquons	d'être	dans	le	troupeau	de	ceux	qui,	éternellement,	seront	
condamnés.	Condamnés	non	pas	par	une	sentence	extérieure,	arbitraire,	de	Dieu,		mais,	
par	leur	propre	choix,	condamnés	à	vivre	éternellement		dans	le	néant,	alors	pleinement	
révélé,	de	ces	réalités	que	nous		avions	choisies.	
Oui,	c'est	une	alternative	réelle.	Il	y	a	une	tendance,	peut	être,	aujourd'hui	à	gommer	

cet	enseignement	du	Christ.	Facilement,	on	se	dirait	:	«	Tout	le	monde	sera	sauvé	et	tout	
sera	 	pour	 le	mieux	dans	 le	meilleur	des	mondes.	 »	Ce	n'est	 pas	 là	 	l'enseignement	de	
l'évangile,	ce	n'est	pas	non	plus	l'enseigne	ment	des	saints,	qui	ont	senti	combien	notre	
vie	était	en	balance	entre	deux	possibilités	et	combien	nous	devions	avoir	le	 	souci	sur	
terre	de	répondre	vraiment	à	l'appel	du	Seigneur,	de		sacrifier	tout	le	reste	pour	cela.	Car	
c'est	la	seule	chose	qui	est		réellement	importante,	c'est	la	seule	chose	qui	doit	compter	
	réellement	pour	nous.	

	



Nous	 ne	 devrions	 jamais	 perdre	 de	 vue	 cette	 vérité	 fondamentale	 que	 notre	 vie	
terrestre,	quelle	que	soit	sa	durée,	est		courte.	C'est	un	temps	qui	nous	est	donné	par	le	
Seigneur,	pour		que	nous	puissions	librement	choisir.	Le	Seigneur	ne	veut	pas		être	aimé	
par	 des	 esclaves.	 Ce	 ne	 serait	 pas	 de	 l'amour,	 ce	 serait	 de	 la	 crainte,	 ce	 serait	 de	 la	
servilité.	Le	Seigneur	veut	que		cette	vie	éternelle	d'amour	avec	lui,	avec	nos	frères,	soit	
bien		sûr	le	fruit	en	nous	de	sa	grâce,	mais	soit	aussi	le	fruit	de	notre		liberté,	d'un	libre	
choix	de	notre	part.	Et	tout	le	sens	de	notre		vie	terrestre,	tout	le	sens	de	cette	épreuve	
qui	 nous	 est	 offerte	 	ici-bas,	 c'est	 cela.	 C'est	 de	 faire	 librement	 ce	 choix,	 de	 donner	
	librement	notre	amour	au	Seigneur	et	à	nos	frères.	Et	l'évangile		d'aujourd'hui	nous	dit	
comment	réaliser	cela.	
On	peut	être	surpris	au	premier	abord	que	le	critère	essentiel	 	du	Jugement	dernier,	

dans	 cet	 enseignement	 du	 Seigneur,	 soit	 	l'amour	 de	 nos	 frères.	 Il	 ne	 parle	 pas	
directement	de	l'amour	de		Dieu,	qui	est	pourtant	fondamental,	qui	est	à	la	base	de	tout.	
Mais	c'est	parce	que,	 concrètement,	 l'amour	de	Dieu	se	réalise	dans	 l'amour	de	nos	

frères.	 Aimer	 Dieu,	 ce	 n'est	 pas	 aimer	 un	 	personnage	 lointain,	 ce	 n'est	 pas	 aimer	 un	
personnage	 qui	 se	rait	 comme	 hors	 de	 notre	 univers,	 qui	 nous	 serait	 étranger	 en	
	quelque	sorte.	Aimer	Dieu,	c'est	aimer	cette	présence	de	Dieu		qui	se	révèle	au	fond	de	
nos	cœurs	par	l'amour,	et	par	l'amour		de	nos	frères.	
Saint	 Jean	 nous	 dit:	 «	 Dieu	 est	 amour	 ».	 C'est	 là	 l'être	 même	 	de	 Dieu.	 Et	 dans	 la	

mesure	où	l'amour,	l'amour	de	nos	frères,		l'amour	véritable,	cet	amour	qui	nous	arrache	
à	notre	égoïsme,		à	cette	tendance	que	nous	avons	à	tout	centrer	sur	nous-même,		à	nous	
considérer	comme	le	centre	du	monde,	cet	amour	qui		nous	fait	aimer,	respecter,	servir,	
ne	 pas	 juger	 nos	 frères,	 cet	 	amour	 est	 la	 présence	 même	 de	 Dieu	 en	 nous.	 Dans	 la	
mesure	 	où	nous	en	vivons,	dans	 la	mesure	où	c'est	ce	que	nous	choisisssons,	eh	bien,	
dans	 cette	mesure	même,	 nous	 aimons	Dieu.	Oui,	 	l'amour	 de	Dieu	 est	 inséparable	 de	
l'amour	de	nos	frères.	
Un	père	du	désert	disait:	«	Tu	as	vu	ton	frère,	tu	as	vu	ton		Dieu	»,	Au	premier	abord,	

cela	peut	nous	surprendre.	Nos		frères	ne	sont	pas	toujours	enthousiasmants	à	regarder.	
Nous	 	voyons	 facilement	 leurs	défauts,	nous	voyons	spontanément	ce	 	qui	en	eux	nous	
heurte,	qui	heurte	justement	notre	égoïsme,	 	notre	moi,	notre	ego.	Mais	si	notre	regard	
était	vraiment	éclairé		par	la	parole	du	Christ,	nous	saurions	que,	au-delà	de	toutes	ces	
	misères	 humaines,	 à	 travers	 nos	 frères	 nous	 pouvons	 découvrir	 	le	 visage	 de	 Dieu,	
discerner	 ce	 qu'il	 y	 a	 de	 meilleur	 en	 eux,	 	que,	 par	 l'Incarnation	 du	 Christ,	 tous	 les	
hommes,	même	 ceux	 	qui	 ne	 sont	 pas	 baptisés,	même	 ceux	 qui	 ne	 sont	 pas	 chrétiens,	
	tous,	 au	moins	 en	 puissance,	 tous,	 au	moins	 d'une	 certaine	 façon,	 sont	 inclus	 dans	 le	
Christ,	que	le	Christ	a	voulu	qu'on	les	considère	comme	ses	membres.	Et	ils	le	sont,	d'une	
certaine		façon,	réellement.	
Bien	 sûr,	 c'est	 seulement	 ceux	 qui	 sont	 baptisés	 ou	 à	 qui	 la	 	grâce	 de	 Dieu	 a	 été	

donnée	d'une	manière	ou	d'une	autre,	qui		sont	pleinement	membres	du	Christ,	en	qui,	
pleinement,	le		Christ	vit.	Mais	en	tout	homme,	il	y	a	une	étincelle,	en	tout		homme,	il	y	a	
une	 trace	de	 l'amour	de	Dieu.	C'est	 cela	qui	 fait	 	que	 tout	 ce	que	nous	 faisons	au	plus	
petit	 d'entre	 les	membres	 du	 Christ,	 aux	 plus	 petits	 d'entre	 les	 hommes,	 quels	 qu'ils	
	soient,	 chrétiens	 ou	 non-chrétiens,	 c'est	 au	 Christ	 que	 nous	 	le	 faisons.	 Le	 Christ	 le	
considère	comme	fait	à	lui-même.	Et		c'est	pour	cela	que	nous	devons	être	extrêmement	
attentifs	aux		autres,	que	nous	devons	vraiment	voir	le	Christ	en	eux,	que		nous	devons	
savoir	 ne	 pas	 les	 juger,	 ne	 pas	 les	 condamner,	 que	 	nous	 devons	 avant	 tout	 avoir	 une	
attitude	d'humble	amour,		ne	pas	aimer	ce	qui	blesse	la	charité,	toutes	les	paroles	dures,	
	toutes	 les	 médisances;	 tout	 cela,	 c'est	 conforme	 à	 l'image	 du	 	diable,	 ce	 n'est	 pas	
conforme	à	 l'image	de	Dieu.	Et	nous	devons	 	aussi	 savoir	nous	dépenser,	 savoir	d'une	



manière	ou	d'une	autre	 	être	vraiment	au	 service	des	autres,	 chercher	 l'intérêt	de	nos	
	frères	avant	le	nôtre.	
C'est	 une	 véritable	 révolution	 copernicienne	 que	 le	 Christ	 	nous	 demande,	 une	

révolution	où	nous	changeons	le	centre	de		gravitation	de	toute	notre	existence,	qui	n'est	
plus	nous-même,		qui	n'est	plus	notre	moi,	mais	qui	doit	être	le	Christ	présent		dans	les	
autres.	 C'est	 cela	 que	 nous	 demande	 l'évangile.	 Alors	 	que	 par	 le	 péché,	 nous	 nous	
considérons	comme	le	centre	du		monde.	Dans	la	mesure	où	la	grâce	du	Saint-Esprit	est	
en	nous,		c'est	le	contraire.	Oui,	Dieu	présent	dans	nos	frères,	le	Christ	présent	dans	tous	
ses	 membres,	 qui	 devient	 pour	 nous	 le	 centre	 	autour	 duquel	 toute	 notre	 vie	 doit	
graviter.	Et	c'est	dans	cette		mesure-là	que	nous	pourrons,	quand	le	Seigneur	reviendra	
dans	 	la	 gloire,	 entendre	 cette	 parole	 si	 consolante	 :	 «	 Venez,	 les	 bénis	 de	mon	 Père,	
prenez	possession	du	royaume	qui	vous	a	été		préparé	»,		
Eh	bien,	que	tout	ce	carême	nous	achemine	vers	la	fête	de		Pâques,	qui	sera	pour	nous	

comme	un	avant-goût	de	ce	Dernier		Jour	où	le	Christ	sera	tout	en	tous,	où,	en	lui,	dans	la	
puissance		de	l'Esprit-Saint,	nous	glorifierons	éternellement	le	Père,	à	qui	 	soit	la	gloire	
dans	les	siècles	des	siècles.	Amen.	

	

Les	Homélies	du	P.	Placide	Deseille	
Sont	à	retrouver	sur	le	site	du	Monastère	de	Solan	

https://monastere-de-solan.com	
Le	recueil	La	Couronne	bénie	de	l'année	liturgique	

est	disponible	à	la	Librairie	du	Monastère	
https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie	

	

	

Il	ne	peut	y	avoir	de	vie	spirituelle	sans	la	lecture	d'ouvrages	spirituels.	Lorsque	vous	
sentirez	 les	 fruits	 de	 la	 lecture	 spirituelle,	 vous	 vous	 exclamerez	:	 «	Que	 le	 nom	 du	
Seigneur	soit	béni	!	»	
Savez-vous	 quelle	 puissance	 contient	 la	 parole	 de	Dieu	?	 Et	 un	 livre	 de	 spiritualité,	

c'est	 la	 parole	 de	 Dieu.	 Comme	 une	 graine,	 elle	 tombe	 dans	 notre	 âme	 et,	 quand	 elle	
germe,	elle	la	fendille	telle	une	plante	la	terre.	La	parole	de	Dieu	cache	la	puissance	de	
Dieu	Lui-même,	la	puissance	du	Christ.	
Quand	 vous	 vous	 plongez	 dans	 un	 livre	 de	 spiritualité,	 vous	 en	 ressortez	 toujours	

rassasiés.	 Un	 ouvrage	 traitant	 de	 spiritualité	 est	 le	 meilleur	 outil	 dont	 vous	 disposez	
quotidiennement	pour	élargir	devant	vous	l'horizon	de	votre	vie	spirituelle.	

Archimandrite	Aimilianos	
	
	


