AU SERVICE DES ORTHODORES DE LANGUE FRANCAISE

| LECTURES DE ST SYMEON

DIMANCHE DU JUGEMENT DERNIER

Notice sur le Grand Caréme o
P. Lev Gillet . \
Le Moine de I'Eglise d'Orient
~ L -

1

Paques - a la fois la Passion du Seigneur et sa Résurrection
constituent le point culminant de I'année liturgique orthodoxe.
Mais I'Eglise nous prépare longuement a cette douloureuse et
lumineuse période.

Le temps de la Passion et de la Résurrection est précédé par
le temps du Caréme. Ce Caréme, appelé aussi le Grand Caréme
(pour le distinguer du Caréme de la Trés Sainte Vierge Marie,
qui précede la féte de la Dormition, en aoit, et du Caréme des
Apotres, qui précede la féte de saint Pierre et saint Paul, en
juin, ainsi que celui de Noél), est un temps de prieres spéciales et de jetine.

Si nous mettons a part la Semaine Sainte ou Semaine de la Passion, qui précéede
immédiatement le dimanche de Paques, et si nous joignons au Caréme proprement dit,
c'est-a-dire aux semaines de jeline strict, les semaines qui précédent celles-ci et y
préparent, nous avons un ensemble de dix semaines, commencant par le dimanche
appelé dimanche du Pharisien et du Publicain et prenant fin avec le samedi dit samedi
de Lazare, veille du dimanche des Rameaux.

La signification du Grand Caréme est assez complexe. Ce Caréme a été le résultat d'un
long développement historique ol se sont mélés des éléments trés divers. Jetons un
regard sur chacun d'eux.

Le Caréme est un temps de pénitence. Dans les premiers siécles de I'Eglise, les
« pénitents » ou pécheurs publics repentants étaient, pendant cette période,
solennellement réconciliés avec la communauté des croyants. La pénitence publique est
plus ou moins nous pourrons méme dire généralement devenue hors d'usage dans
I'Eglise orthodoxe. Mais l'idée de pénitence demeure. Ne sommes-nous pas tous, a des
degrés divers, des pécheurs et des pénitents? Et la période qui nous conduit vers
Paques n’est-elle pas une saison excellemment propice aurepe ~  al’expiation?

Le Caréme sera donc pour nous une occasion d'examiner notre conscience et de nous
réconcilier avec le Seigneur.

Le Caréme est un temps de formation spirituelle et d'illumination.

Dans l'ancienne Eglise, les « catéchuménes », c'est-a-dire ceux qui se préparaient au
baptéme, étaient, pendant le Caréme, |'objet d'une sollicitude spéciale. On les instruisait
avec un zele redoublé. Ils étaient baptisés pendant la nuit de Paques. Le catéchuménat,
ou situation des adultes qui se préparent au baptéme, est devenu un état plutot
exceptionnel dans I'Eglise orthodoxe présente. Néanmoins, au cours de chaque liturgie,
nous sommes invités a prier pour les catéchumeénes.



La liturgie des présanctifiés, dont nous parlerons plus loin, prie pour eux avec une
insistance particuliere. Cette priere n’est pas dénuée de sens. Car il y a encore, dans les
pays de mission, des catéchumenes qui se préparent au baptéme. En Afrique, aux Indes,
au Japon, dans les pays de I'’Europe de I'Est et encore ailleurs, I'Eglise orthodoxe a des
catéchumenes. Nous prierons pour eux pendant le Caréme. Nous prierons aussi pour les
catéchumenes des Eglises missionnaires chrétiennes non orthodoxes. Et nous prierons
pour les millions d’hommes (et de femmes) qui appartiennent aux religions non-
chrétiennes, au Judaisme, a I'Islam, a 'Hindouisme, au Bouddhisme, a tant d’autres
groupes encore. lIs sont, d’'une certaine maniere, des catéchumenes. Tout ce qu’il y a de
vrai dans leur croyance et de bon dans leur action leur est enseigné par le Maitre
intérieur dont ils méconnaissent ou dont ils ne connaissent pas le nom, par le verbe
divin, la « vrai lumiere qui éclaire tout homme venant en ce monde » (Jean 1 :9). Et nous-
mémes enfin, nous ne cessons jamais d’étre des catéchumenes. Jamais la Parole de Dieu
faite chair ne cesse de nous instruire. Jamais le Saint-Esprit ne cesse de nous instruire.
Jamais le Saint-Esprit ne cesse de frapper a la porte de nos cceurs. Le Caréme est un
temps particulierement apte a entendre, a écouter la voix de Dieu.

Le Caréme ainsi que le déclare la liturgie des présanctifiés commémore les quarante
ans de pérégrination d’Israél dans le désert, ces quarante années pendant lesquelles le
peuple élu, étant sorti de la captivité d’Egypte et ayant traversé la Mer Rouge, marcha
avec foi vers la lointaine Terre Promise, recut de Dieu la nourriture terrestre sous la
forme de la manne et la nourriture spirituelle sous la forme des Dix Commandements, se
révolta parfois et tomba dans le péché, et cependant atteignit le but.

Le Caréme parle, a nous aussi, de libération, de pelerinage, de marche dans un désert
aride, de manne divine, d’entretien avec Dieu sur le Sinai et ailleurs, de chute et de
réconciliation.

Le Caréme rappelle les quarante jours que le Seigneur Jésus passa dans le désert et
pendant lesquels il lutta contre Satan tentateur. Notre Caréme doit étre, lui-aussi, une
période de lutte contre la tentation, en particulier contre notre péché le plus habituel.
« Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui seul » (Deutéronome 6 :73). Qu’il
nous soit donné, pendant le Caréme, d’apprendre et de comprendre cette parole que le
Seigneur opposa a Satan et qui résume toute la lutte spirituelle !

On le voit, le Caréme est une tres riche, tres profonde agglomération d’éléments
divers. Leur role est de nous purifier et de nous éclairer. Au cours du Caréme, 'Eglise va
nous conduire en quelque sorte par la main jusqu’aux radieuses fétes pascales. Plus
notre Caréme aura été une préparation sérieuse, plus nous entrerons dans le mystere de
Paques et en obtiendrons les fruits.

D’apres :

Moine de L’Eglise D’Orient L’An de Grdce du Seigneur tome 2,
Editions An-Nour Page 9-11. Editions du Cerf Page 135-137.

Alire
sur le jeline et le grand caréme orthodoxe

sur le site de I'Eglise orthodoxe a Nantes

https://eglise-orthodoxe-nantes.fr/jeune-et-careme-orthodoxes/




Epitre
Deuxieme lettre de Paul aux Corinthiens

Ch. VIII v. 8-13 et Ch IX v 1-2 Ce n’est pas un aliment qui
nous rapprochera de Dieu. Si nous n’en mangeons pas, nous
n’avons rien de moins, et si nous en mangeons, nous n’avons
rien de plus. Mais prenez garde que l'usage de votre droit ne
soit une occasion de chute pour les faibles. En effet, si 'un
d’eux te voit, toi qui as cette connaissance, attablé dans le
temple d’'une idole, cet homme qui a la conscience faible ne
sera-t-il pas encouragé a manger de la viande offerte aux
idoles ?

Et la connaissance que tu as va faire périr le faible, ce frere pour qui le Christ est mort.
Ainsi, en péchant contre vos freres, et en blessant leur conscience qui est faible, vous
péchez contre le Christ lui-méme. C’est pourquoi, si une question d’aliments doit faire
tomber mon frére, je ne mangerai plus jamais de viande, pour ne pas faire tomber mon
frere.

Ne suis-je pas libre ? Ne suis-je pas apotre ? N’ai-je pas vu Jésus notre Seigneur ? Et
vous, n’étes-vous pas mon ceuvre dans le Seigneur ? Si pour d’autres je ne suis pas
apotre, pour vous en tout cas je le suis; le sceau qui authentifie mon apostolat, c’est
vous, dans le Seigneur.

Evangile du Jugement Dernier

Mt XXV, 31-46 « Quand le Fils de 'homme viendra
dans sa gloire, et tous les anges avec lui, alors il
siégera sur son trone de gloire.

Toutes les nations seront rassemblées devant lui ;
il séparera les hommes les uns des autres, comme le
berger sépare les brebis des boucs: il placera les
brebis a sa droite, et les boucs a gauche.

Alors le Roi dira a ceux qui seront a sa droite :
“Venez, les bénis de mon Pere, recevez en héritage le
Royaume préparé pour vous depuis la fondation du
monde.

Car j’avais faim, et vous m’avez donné a manger;
j'avais soif, et vous m’avez donné a boire ; j'étais un
étranger, et vous m’avez accueilli ;

36 j'étais nu, et vous m’avez habillé ; j’étais malade, et vous m’avez visité ; j’étais en
prison, et vous étes venus jusqu’a moi !”

37 Alors les justes lui répondront : “Seigneur, quand est-ce que nous t'avons vu... 7 tu
avais donc faim, et nous t’avons nourri ? tu avais soif, et nous t’avons donné a boire ?

38 tu étais un étranger, et nous t'avons accueilli ? tu étais nu, et nous t'avons habillé ?

39 tu étais malade ou en prison... Quand sommes-nous venus jusqu’a toi ?”

40 Et le Roi leur répondra: “Amen, je vous le dis: chaque fois que vous l'avez fait a
I'un de ces plus petits de mes freres, c’est a moi que vous l'avez fait.”

41 Alors il dira a ceux qui seront a sa gauche : “Allez-vous-en loin de moi, vous les
maudits, dans le feu éternel préparé pour le diable et ses anges.

42 Car j’avais faim, et vous ne m’avez pas donné a manger; j'avais soif, et vous ne
m’avez pas donné a boire ;

43 j’étais un étranger, et vous ne m’avez pas accueilli ; j'étais nu, et vous ne m’avez




pas habillé ; j’étais malade et en prison, et vous ne m’avez pas visité.”

44 Alors ils répondront, eux aussi : “Seigneur, quand t'avons-nous vu avoir faim, avoir
soif, étre nu, étranger, malade ou en prison, sans nous mettre a ton service ?”

45 Il leur répondra: “Amen, je vous le dis : chaque fois que vous ne I'avez pas fait a
I'un de ces plus petits, c’est a moi que vous ne I'avez pas fait.”

46 Etils s’en iront, ceux-ci au chatiment éternel, et les justes, a la vie éternelle. »

Homélie sur le Jugement dernier
par le Pére René Dorenlot 1994

Au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit.

C'est une tache bien périlleuse pour nous tous que
d'aborder la parabole du Jugement Dernier. Le message
est clair, évident: au jour du Jugement il nous sera
demandé compte d'une chose et d'une seule: de notre
amour les uns pour les autres. Aucune ambiguité dans les
paroles du Christ. Aucune ambiguité non plus dans celles
de I'Apotre: "si je n'ai pas l'amour, je ne suis rien [..]
donnerais-je mon corps aux flammes, si je n'ai pas l'amour,
cela ne me sert de rien." (1 Co XIII, 2-3). Devant de telles
paroles notre espérance défaille et, comme les disciples,
nous sommes préts a dire: "Mais alors, qui peut étre
sauvé ?"(Mc X, 26 ; Lc XVIII, 26)

Revenons a I'Apo6tre du jour, que nous écoutons souvent trop distraitement. Ses
paroles ne paraissent concerner que le Caréme qui vient: oserions-nous manger de la
viande, au risque d'offenser la foi de nos freres ? Peu importe que le probleme ait été
autre pour saint Paul et ses contemporains que pour nous; retenons seulement la
conclusion : en péchant contre nos freres, en blessant leur conscience, c'est contre le
Christ lui-méme que nous péchons. Saint Paul dit encore : "ne va pas avec ton aliment
faire périr celui pour qui le Christ est mort.” Au reste de quel aliment s'agit-il ? Car, dit
toujours saint Paul, le regne de Dieu n'est pas une affaire de boisson ou de nourriture ; il
est justice et paix dans I'Esprit Saint. C'est pourquoi, si notre conduite peut causer en
quoi que ce soit la chute, et pire encore la mort de nos freres voire de toute personne au
monde, de quelle fidélité témoignons-nous pour la grace recue ! Le Christ, Lui, a donné
Sa vie pour nous et nous irions compromettre Son ceuvre de salut !

La lecon de I'Apotre est qu'en toutes choses, action et pensée, nous ne sommes jamais
seuls, mais toujours solidaires de nos freres et de tout étre humain dans le Christ. Le
fondement de cette solidarité repose sur notre solidarité avec le Christ qui nous
récapitule tous, ainsi que Jésus l'affirme Lui-méme : "Ce que vous avez fait a I'un de ces
plus petits de mes freres, c'est a moi que vous l'avez fait ; ce que vous n'avez pas fait a ['un
de ces plus petits, c'est a moi que vous ne l'avez pas fait.”

Saint Paul avait une conscience aigué de cette appartenance des hommes qui sont le
Corps du Christ sur terre au Christ céleste. Quand sous le nom de Saiil il menait, comme
il le dit, une persécution effrénée contre les chrétiens, Jésus lui apparut dans
I'éblouissement du chemin de Damas. "Qui es-tu, Seigneur ? interrogea Saiil Je suis ce
Jésus que tu persécutes.”, répondit le Christ. L'expérience de Paul lui permit de découvrir
I'union sans séparation entre le Christ glorieux et ses fréres sur terre, révélation
certainement a I'origine de sa réflexion sur I'Eglise du Christ dans le monde.

Mais saint Paul nous apprend plus encore. Saint Paul n'a pas eu de remords de sa
conduite passée, remords qui n'eut été qu'une attitude psychologique négative, stérile et




destructrice. Il en a eu le repentir qui est tout autre, c'est-a-dire la résolution
catégorique d'abandonner les erreurs passées, d'en prendre le contre-pied et de
s'engager dans la voie nouvelle de Celui qu'il persécutait jusqu'alors dans la personne de
Ses freres.

Des lors saint Paul s'est fait 1'apOtre totalement voué au Seigneur, parcourant le
monde pour lui adjoindre une multitude de fréres, multipliant les Eglises du Seigneur,
malgré les peines, les tribulations et, a son tour, les persécutions recues pour le Christ.
Saint Paul a retourné sa faute en ceuvre pour le Seigneur; il se considérait comme le
premier des pécheurs, pour que la grace du Seigneur surabonde en lui et dans le monde.
Au point qu'au soir de sa vie, face au jugement qui I'attendait, Paul osait confesser : “Le
moment de mon départ est venu ; j'ai combattu jusqu'au bout le bon combat; j'ai achevé
ma course; j'ai gardé la foi. Et maintenant voici qu'est préparée pour moi la couronne de
justice qu'en retour le Seigneur me donnera en ce Jour-la, lui le juste Juge, non seulement a
moi, mais a tous ceux qui auront attendu avec amour son apparition.”

Voici comment il nous faut, nous aussi, attendre la venue du Jugement Dernier. Oui !
En péchant contre nos freres, comme le dit saint Paul, nous péchons contre le Christ.
Nous ne sommes pas seuls, nous ne sommes qu'en Christ, auquel, comme nous, tout
homme participe, chrétien ou non. Nous ne vivons pas seulement pour nous-mémes,
pour notre confort matériel ni davantage pour le devenir de notre seule ame, pour notre
seule survie dans l'au-dela. Nous ne vivons qu'en dépendance les uns des autres ; et tous
nous ne vivons qu'en fonction d'une seule Vie qui nous récapitule tous, celle du Christ
notre grand Dieu.

C'est sous l'angle de I'amour qu'il faut nous considérer. Au soir de notre vie, c'est sur
I'amour qu'il nous sera demandé des comptes. L'exemple de saint Paul prouve que tout
est toujours possible. Le Jugement du Christ ne retient rien de nos péchés, de nos fautes,
de nos crimes, de l'infirmité de nos cceurs, si nous comprenons que tout prochain est
notre frere et que tout frere est en Christ autant que nous et plus encore que nous s'il est
pauvre, souffrant, humilié, désespéré -.

Il n'y a rien, absolument rien a redouter du Jugement Dernier, si nous acceptons des
aujourd'hui de nous oublier nous-mémes pour nous centrer en vérité en Jésus-Christ,
c'est-a-dire sur la personne de tous nos freres, dans le mystere de la communion des
Saints et de la récapitulation du monde entier dans le Christ Jésus.

Peére René Dorenlot

Homélie du P. Boris Bobrinskoy
Dimanche du Jugement Dernier 1982
(2Co 8 8-92; Mt25, 31-46)

Au nom du Peére, du Fils et du Saint Esprit

Nous venons d’entendre la lecture de l'évangile du
Jugement dernier. Comment parler dans notre
prédication du Jugement dernier ? comment ne pas en
parler ? Quelquefois, nous sommes tentés, dans notre
témoignage de Jésus et de son évangile, d’oublier ce
chapitre, d’oublier ce que nous pouvons considérer
comme un des moments forts, émouvants, brilants, de
I'enseignement de I'Evangile. Pourtant cet évangile nous
est donné aujourd’hui et par obéissance, nous devons le
recevoir et le recevoir comme s’adressant a nous, a moi,




ici, et maintenant. A moi plutét qu’a mon prochain, car il enseigne non pas comment
mon prochain sera jugé, bien que j’en sois responsable et solidaire, mais comment moi-
méme je serai jugé d’apres ma relation a lui.

Nous pouvons considérer cet évangile du Jugement comme une parabole, ou comme
une image prophétique d’'un mystere qui ne peut s’'inscrire et se définir dans des traits
historiques.

Cette image prophétique revét le langage de I'époque, de toute une littérature qu’'on
appelle la littérature apocalyptique, dans laquelle le Fils de 'homme vient et juge le
monde ou Jésus s’arroge lui-méme cette souveraine prérogative de juger le monde.

Mais ce qu’il y a de nouveau dans cette image du Jugement dernier, que nous
contemplons aujourd’hui, c’est que le theme et le contenu du Jugement dernier, c’est
I'amour, I'exigence de I'amour. Exigence non pas juridique mais intérieure et vitale sans
laquelle le monde lui-méme se dégrade et se détruit. Le monde a un besoin infini
d’amour et 'homme est le seul relai par lequel 'amour de Dieu se transmet, se propage,
par lequel le monde peut encore subsister et vivre, par ses colonnes de feu et de vie
qu’est 'amour des saints.

Cette parabole du jugement nous rappelle la sainteté de Dieu.

La notion de «jugement» a deux sens dans la Bible: il peut signifier le tri, le
discernement, la mise a droite et a gauche des bons et des mauvais, mais aussi, souvent,
il a le sens de condamnation. « Que la réception des saints mysteres », disons-nous dans
I'Eucharistie, « ne me soit ni jugement ni condamnation ». Le jugement devient alors
synonyme de condamnation, et c’est pour cela que le terme de « jugement » est devenu
un terme si dur, si négatif, entralnant en nous des réactions de rejet de tout ce langage,
négatif et dur de I'église. Si c’est ce jugement que nous offre 'Eglise, le synonyme de
condamnation au feu éternel, nous n’en voulons pas, mais nous oublions l'autre sens du
jugement. Nous oublions que le jugement est une manifestation, et la manifestation
nécessaire de 'amour de Dieu, du feu de Dieu, de la sainteté de Dieu.

Saint Paul nous dit que les pécheurs et tout ce qui est fornication, mensonge,
impureté, avarice, tout cela, et tout ceux-la n’entreront pas dans le Royaume de Dieu. On
ne peut pas mettre ensemble le mal et le bien. On ne peut pas mettre ensemble, ni dans
le royaume de Dieu, ni finalement dans le coeur humain, la sainteté et le péché. Nous
sommes tous appelés tot ou tard, et plutét tot que tard, a un choix fondamental,
nécessaire. Certes, tant que nous sommes en vie, il y aura de nouveau ces racines
d'impuretés et de mensonges qui sont vivaces, et la tentation nous assaille, nous y
succombons quelquefois. Mais l'action de Dieu, de I'Esprit Saint, la parole de Dieu
pénetrent au plus profond des joints intimes de I'ame, de I'esprit et du corps.

Dieu opere ainsi dans le cceur de 'homme et accompli dés maintenant ce jugement.
Nous pouvons dire que la vie méme et la révélation de Jésus dépassent la lettre de la
parabole. Car cette parabole est un récit du Jugement, elle nous le présente comme un
évenement infiniment lointain, qui arrivera a la fin des temps ou peut-étre a la fin
simplement de notre vie. Mais Jésus, et il faut relire pour cela I’Evangile de Jean, nous
révele que le jugement arrive, que le jugement advient, que le jugement est déja arrivé,
car maintenant le Fils de ’homme est élevé et le prince de ce monde est jeté dehors.

Le jugement s’accomplit par la venue de la lumiere. Lorsque la lumiére est 13, les
ténebres se dissipent, mais avant de se dissiper, elles se manifestent dans le monde et
dans le coeur humain. Lorsque I'homme se tourne vers Dieu, du fond de lui-méme se
levent les bourrasques et les conflits parce que 'ennemi de 'homme travaille a nous
détruire. Et c’est ainsi que le jugement de Dieu agit, un jugement de miséricorde, un
jugement nécessaire sans lequel le tri a I'intérieur de nous ne se ferait pas et la confusion



demeurerait entiere. Il faut que ce jugement s’accomplisse maintenant, il faut que ce qui
doit briiler et étre détruit dans notre cceur, le soit des maintenant, pour que nous
puissions librement, monter sans entrave vers le Seigneur : « Celui qui croit en moi, dit
Jésus, n'ira pas en jugement, mais il est déja passé de la mort a la vie ».

C’est aussi une parole essentielle, une parole importante qui nous montre que nous
n’avons pas seulement le jugement en face de nous, dans un avenir lointain ou méme
proche, il est maintenant, dans le présent. Pour ceux qui découvre Jésus, et tous nous
sommes en marche vers lui, nous pouvons dire d'une certaine maniere que si nous
vivons notre vie de baptéme, si nous prenons au sérieux, I'action de I'Esprit Saint dans
notre existence quotidienne, le jugement se fait alors quelque peu déja derriere nous.
Bien siir, nous sommes constamment entre le jugement derriére et le jugement devant
parce que nous oscillons constamment entre I'état de grace et 1'état de péché, mais
néanmoins '’homme grandit, 'homme croit, le croyant se stabilise dans I’Esprit Saint,
sinon l'action de I'Esprit Saint serait stérile s’il n’y avait pas de progres en nous. Par
conséquent, le jugement de Dieu agit, le feu de Dieu briile peu a peu nos péchés, il faut le
croire et c’est cela le grand don de I'Esprit Saint : pénétrer peu a peu dans notre vie.

Le Royaume de Dieu est protégé du mal qui ne peut pénétrer en lui, et c’est cela le
premier sens du Jugement. Le second sens du Jugement, c’est que Dieu nous saisit, agit
en nous dans l'actualité de notre existence. Le troisieme sens du Jugement, c’est que
« I'amour de Dieu qui est répandu dans nos cceurs par IEsprit Saint », comme le dit saint
Paul, se manifeste dans le barometre de 'amour du prochain. Ce barometre de notre foi,
de notre priere, de notre fondation en Dieu, de notre amour en Dieu, ce critere ultime,
c’est 'amour du prochain, il n’y en a pas d’autres car, en réalité, il n'y a pas de position ni
méme de choix entre 'un et 'autre. L’amour de Dieu, c’est le fondement, la racine, la
condition unique de I'amour du prochain. C’est pour cela que méme avant de s’en aller
vers l'autre, avant d’exercer nos programmes sociaux et humains et philanthropiques, il
faut apprendre a entrer en nous-mémes, a faire silence, a étre seuls, a entrer dans le
désert intérieur du coeur pour y rencontrer le Seigneur, pour se purifier, pour accueillir
I’Esprit Saint, acquérir I'Esprit d’amour.

Mais alors, je dirais que ce n’est plus simplement nous qui aimons le prochain. Mon
amour, si ce n’est que mon amour a moi, reste toujours faible et précaire, mais c’est de
Dieu que nous recevons la véritable puissance d’amour qui nous rend impatient, qui
nous fait sentir et souffrir cette urgence, de I'amour de Dieu. Dieu lui-méme souffre,
nous pouvons le dire. Dieu souffre de la souffrance et de la peine des hommes. Dieu
souffre aussi du péché, de I'éloignement des hommes, parce que «la gloire de Dieu,
comme le disait saint [rénée de Lyon, c’est 'homme en pleine vie ».

Il n’y a pas d’autre gloire de Dieu qui nous soit connue. Ainsi Dieu agit, et la gloire de
Dieu se manifeste aussi en Jésus qui nous le révele par son amour, par sa croix, par son
abaissement infini jusqu’a nous. Jésus n’arréte pas d’ceuvrer, « mon Pere agit jusqu’a ce
jour et moi aussi j'agis ». Le Pere et le Fils travaillent dans I'Esprit Saint jusqu’a
aujourd’hui, a travers nous, pour que la gloire de Dieu se manifeste dans '’homme, dans
tout homme, parce que Dieu ne veut pas la mort du pécheur, mais qu’il se convertisse et
qu'’il vive.

Tant que 'homme a une parcelle, un souffle de vie en lui, nous ne pouvons désespérer
de lui, nous ne pouvons 'enfermer dans un enfer de jugement et de condamnation. Nous
devons prier comme I'Eglise prie. Nous devons étre auprés de lui, nous devons étre les
témoins de I'amour infini de Dieu, et savoir qu’a travers nos vies, a travers nos corps et
nos ames d’argile, cet amour infini de Dieu peut agir, peut se transmettre, et peut
transformer nos vies.



Ainsi, que ce soit pres ou loin, que ce soit dans nos relations avec nos proches ou avec
le tiers monde, partout nous ressentons le méme sentiment d'urgence. Je terminerai sur
ces mots de saint Paul, qui peuvent étre aujourd’hui la clé de ce cette parabole du
Jugement : « L'amour de Dieu nous presse ».

Amen.

Le Second Avenement du Christ

Ce dimanche de Carnaval, dernier jour des viandes, présente la dimension
eschatologique du Grand Caréme : la préparation du second Avenement du Sauveur,
pour le passage éternel dans le monde a venir.

Le jugement n'est pas seulement dans l'avenir. Ici et maintenant, chaque jour et
chaque heure, en fortifiant nos cceurs envers les autres et en omettant de répondre aux
occasions de les aider, nous nous jugeons déja nous-mémes, Cette commémoration nous
montre le chemin du repentir, qui n'est pas un but mais un moyen pour accéder au
Royaume de Dieu et pour goliter a la joie et a 'amour de Dieu. Le repentir, c'est
comprendre ce qu'on peut devenir par la grace de Dieu, et, dans ce sens, il est quelque
chose de positif. (...)

Le second Avenement signifie qu'll est venu une premiere fois jusqu'a nous, mais
simplement et sans gloire; tandis que 13, c'est avec des merveilles surnaturelles et une
gloire éclatante qu'll viendra depuis le ciel et avec Son corps, afin qu'll soit reconnu par
tous comme étant Celui qui vint la premiere fois, qui délivra le genre humain et qui
devra le juger a présent, pour voir s'il a bien préservé ce qui lui avait été donné (...)

Comme un éclair venu du ciel sera I'Avénement du Seigneur, précédé par Sa
vénérable Croix, et un fleuve de feu bouillonnant s'avancera devant Lui, purifiant toute
la terre de ses souillures.

Aussitot, I'Antichrist et ses suppots seront pris et livrés au feu éternel. Tandis que les
anges sonneront de la trompette, on se rassemblera des confins de la terre et de tous les
éléments, tout le genre humain affluera a Jérusalem, puisque c'est le centre du monde, et
des trones y seront installés pour le Jugement. Tous, avec corps et ames, se
transmueront jusqu'a l'incorruptibilité et auront la méme physionomie, tous les
éléments attestant alors une amélioration.

Alors, d'une seule parole, le Seigneur séparera les justes des pécheurs, et ceux qui
auront fait le bien pourront jouir de la vie éternelle. (...)

Par Ton ineffable amour pour les hommes, 6 Christ notre Dieu, juge-nous dignes
d'entendre Ta voix désirée, compte-nous parmi ceux qui seront placés a Ta droite et
prends pitié de nous. Amen.

Extraits du livre de Le Caro Le Grand Caréme pp 51 Sq



Kondakion ton 1
O Dieu, lorsque Tu viendras sur la terre avec gloire et que tremblera l'univers, un
fleuve de feu coulera devant le tribunal, les livres seront ouverts et les secrets
manifestés. Alors, délivre-moi du feu inextinguible et rends-moi digne de me tenir a Ta
droite, Juge tres juste.
Matines, Laudes
Quel moment sera-ce alors, quel jour terrible, lorsque le Juge siégera sur Son trone
redoutable! Les livres seront ouverts et les actions dénoncées, les secrets des ténebres
seront divulgués, les anges feront le tour des peuples pour les rassembler : Venez,
écoutez, rois et princes, esclaves et hommes libres, pécheurs et justes, riches et pauvres,
et apprenez que le Juge vient, Lui qui jugera le monde tout entier ! Qui pourra subsister
devant Sa Face, quand les anges se dresseront pour dénoncer les actes, les pensées, les
désirs, ceux du jour et ceux de la nuit? Oh, quel moment ce sera! Avant que la fin ne
s'avance, 6 mon ame, hate-toi de crier : 6 Dieu, alors que je reviens vers Toi, sauve-moi,
comme seul miséricordieux.
Tropaire
Reviens, fais pénitence, 6 ame, révele ce que tu as caché, dis a Dieu qui sait tout : Tu
connais mes secrets, Toi le seul Sauveur, mais comme le chante David, aie pitié de moi,
Seigneur, en Ta grande miséricorde.

Notice sur le Grand Caréme

Paques - a la fois la Passion du Seigneur et sa
Résurrection constituent le point culminant de l'année
liturgique orthodoxe. Mais [I'Eglise nous prépare
longuement a cette douloureuse et lumineuse période.

Le temps de la Passion et de la Résurrection est
précédé par le temps du Caréme. Ce Caréme, appelé aussi
le Grand Caréme (pour le distinguer du Caréme de la Tres
Sainte Vierge Marie, qui précede la féte de la Dormition,
en aolt, et du Caréme des Apotres, qui précede la féte de
saint Pierre et saint Paul, en juin, ainsi que celui de Noél),
est un temps de prieres spéciales et de jeline.

Si nous mettons a part la Semaine Sainte ou Semaine de la Passion, qui précede
immédiatement le dimanche de Paques, et si nous joignons au Caréme proprement dit,
c'est-a-dire aux semaines de jeline strict, les semaines qui précedent celles-ci et y
préparent, nous avons un ensemble de dix semaines, commencant par le dimanche
appelé dimanche du Pharisien et du Publicain et prenant fin avec le samedi dit samedi
de Lazare, veille du dimanche des Rameaux.

La signification du Grand Caréme est assez complexe. Ce Caréme a été le résultat d’'un
long développement historique ou se sont mélés des éléments tres divers. Jetons un
regard sur chacun d’eux.

Le Caréme est un temps de pénitence. Dans les premiers siecles de I'Eglise, les
« pénitents » ou pécheurs publics repentants étaient, pendant cette période,
solennellement réconciliés avec la communauté des croyants. La pénitence publique est
plus ou moins nous pourrons méme dire généralement devenue hors d'usage dans
I'Eglise orthodoxe. Mais l'idée de pénitence demeure. Ne sommes-nous pas tous, a des
degrés divers, des pécheurs et des pénitents ? Et la période qui nous conduit vers
Paques n’est-elle pas une saison excellemment propice au repentir et a 'expiation ?




Le Caréme sera donc pour nous une occasion d’examiner notre conscience et de nous
réconcilier avec le Seigneur.

Le Caréme est un temps de formation spirituelle et d’illumination.

Dans I'ancienne Eglise, les « catéchumeénes », c’est-a-dire ceux qui se préparaient au
baptéme, étaient, pendant le Caréme, 'objet d’'une sollicitude spéciale. On les instruisait
avec un zele redoublé. Ils étaient baptisés pendant la nuit de Paques. Le catéchuménat,
ou situation des adultes qui se préparent au baptéme, est devenu un état plutdt
exceptionnel dans I'Eglise orthodoxe présente. Néanmoins, au cours de chaque liturgie,
nous sommes invités a prier pour les catéchumenes.

La liturgie des présanctifiés, dont nous parlerons plus loin, prie pour eux avec une
insistance particuliere. Cette priere n’est pas dénuée de sens. Car il y a encore, dans les
pays de mission, des catéchumenes qui se préparent au baptéme. En Afrique, aux Indes,
au Japon, dans les pays de '’Europe de I'Est et encore ailleurs, I'Eglise orthodoxe a des
catéchumenes. Nous prierons pour eux pendant le Caréme. Nous prierons aussi pour les
catéchumenes des Eglises missionnaires chrétiennes non orthodoxes. Et nous prierons
pour les millions d’hommes (et de femmes) qui appartiennent aux religions non-
chrétiennes, au Judaisme, a I'Islam, a 'Hindouisme, au Bouddhisme, a tant d’autres
groupes encore. lIs sont, d'une certaine maniere, des catéchumenes. Tout ce qu’il y a de
vrai dans leur croyance et de bon dans leur action leur est enseigné par le Maitre
intérieur dont ils méconnaissent ou dont ils ne connaissent pas le nom, par le verbe
divin, la « vrai lumiere qui éclaire tout homme venant en ce monde » (Jean 1 :9). Et nous-
mémes enfin, nous ne cessons jamais d’étre des catéchumenes. Jamais la Parole de Dieu
faite chair ne cesse de nous instruire. Jamais le Saint-Esprit ne cesse de nous instruire.
Jamais le Saint-Esprit ne cesse de frapper a la porte de nos cceurs. Le Caréme est un
temps particulierement apte a entendre, a écouter la voix de Dieu.

Le Caréme ainsi que le déclare la liturgie des présanctifiés commémore les quarante
ans de pérégrination d’Israél dans le désert, ces quarante années pendant lesquelles le
peuple élu, étant sorti de la captivité d’Egypte et ayant traversé la Mer Rouge, marcha
avec foi vers la lointaine Terre Promise, recut de Dieu la nourriture terrestre sous la
forme de la manne et la nourriture spirituelle sous la forme des Dix Commandements, se
révolta parfois et tomba dans le péché, et cependant atteignit le but.

Le Caréme parle, a nous aussi, de libération, de pelerinage, de marche dans un désert
aride, de manne divine, d’entretien avec Dieu sur le Sinai et ailleurs, de chute et de
réconciliation.

Le Caréme rappelle les quarante jours que le Seigneur Jésus passa dans le désert et
pendant lesquels il lutta contre Satan tentateur. Notre Caréme doit étre, lui-aussi, une
période de lutte contre la tentation, en particulier contre notre péché le plus habituel.
« Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui seul » (Deutéronome 6 :73). Qu’il
nous soit donné, pendant le Caréme, d’apprendre et de comprendre cette parole que le
Seigneur opposa a Satan et qui résume toute la lutte spirituelle !

On le voit, le Caréme est une tres riche, tres profonde agglomération d’éléments
divers. Leur role est de nous purifier et de nous éclairer. Au cours du Caréme, 'Eglise va
nous conduire en quelque sorte par la main jusqu’aux radieuses fétes pascales. Plus
notre Caréme aura été une préparation sérieuse, plus nous entrerons dans le mystere de
Paques et en obtiendrons les fruits.

D’apres : Moine de L’Eglise D’Orient
L’An de Grace du Seigneur tome 2, Editions An-Nour Page 9-11. Editions du Cerf Page
135-137.



Alire
sur le jeline

et le grand caréme orthodoxe
https://eglise-orthodoxe-nantes.fr/jeune-et-careme-orthodoxes/

Homélie du P. Placide Deseille pour le
Dimanche du Dernier jour de viande [Carnaval/Apokréo] 2001
Le Jugement Dernier

Une semaine avant que nous ne rentrions dans le Grand
Caréme, I'Eglise nous fait relire cette page de I'évangile ol
le Seigneur nous décrit son retour sur terre a la fin des
temps et le Jugement dernier.

C'est un texte d'une extréme importance que I'Eglise
remet ainsi devant nos yeux en cette période majeure de
I'année liturgique. C'est un texte qui, d'abord, nous
rappelle que nous n'avons pas été créés par Dieu pour
vivre simplement sur terre quelques semaines, quelques
mois pour certains, quelques années pour d'autres, cinquante ans, un siecle ou presque
pour ceux dont la vie terrestre est plus longue. Et ensuite, il n'y aurait plus rien. Le
néant.

Notre vie terrestre est limitée dans le temps, mais elle n'est pas toute notre vie. Nous
avons été créés pour une vie qui n'aura pas de fin. Notre existence, notre existence
personnelle ne se termine pas avec notre mort terrestre, bien loin de la. Nous sommes
créés pour l'éternité: Dieu nous a créés pour une éternité de bonheur avec lui, de
bonheur avec tous nos freres. Une vie qui sera une vie d'intimité, d'amour avec notre
Pere céleste, une vie fraternelle, lumineuse, avec tous nos freres, les anges et les saints.
C'est cela notre destinée. Notre vie terrestre n'est qu'un temps d'épreuve que le
Seigneur nous ménage pour nous préparer a notre vie éternelle.

Mais en méme temps, ce texte évangélique nous met devant cette redoutable
alternative : serons-nous de ceux qui auront vraiment accepté cette destinée, ou serons-
nous de ceux qui auront préféré tout miser sur les biens de cette terre, de ceux dont la
seule préoccupation aura été de s'assurer une vie terrestre aussi prospere et heureuse
que possible, de réussir une carriere, de s'assurer une retraite confortable? Si tout notre
idéal est la, évidemment nous ne pouvons guere espérer jouir de cette éternité
bienheureuse, nous risquons d'étre dans le troupeau de ceux qui, éternellement, seront
condamnés. Condamnés non pas par une sentence extérieure, arbitraire, de Dieu, mais,
par leur propre choix, condamnés a vivre éternellement dans le néant, alors pleinement
révélé, de ces réalités que nous avions choisies.

Oui, c'est une alternative réelle. Il y a une tendance, peut étre, aujourd'hui a gommer
cet enseignement du Christ. Facilement, on se dirait : « Tout le monde sera sauvé et tout
sera pour le mieux dans le meilleur des mondes. » Ce n'est pas la 1'enseignement de
I'évangile, ce n'est pas non plus I'enseigne ment des saints, qui ont senti combien notre
vie était en balance entre deux possibilités et combien nous devions avoir le souci sur
terre de répondre vraiment a I'appel du Seigneur, de sacrifier tout le reste pour cela. Car
c'est la seule chose qui est réellement importante, c'est la seule chose qui doit compter
réellement pour nous.




Nous ne devrions jamais perdre de vue cette vérité fondamentale que notre vie
terrestre, quelle que soit sa durée, est courte. C'est un temps qui nous est donné par le
Seigneur, pour que nous puissions librement choisir. Le Seigneur ne veut pas étre aimé
par des esclaves. Ce ne serait pas de I'amour, ce serait de la crainte, ce serait de la
servilité. Le Seigneur veut que cette vie éternelle d'amour avec lui, avec nos freres, soit
bien sir le fruit en nous de sa grace, mais soit aussi le fruit de notre liberté, d'un libre
choix de notre part. Et tout le sens de notre vie terrestre, tout le sens de cette épreuve
qui nous est offerte ici-bas, c'est cela. C'est de faire librement ce choix, de donner
librement notre amour au Seigneur et a nos freres. Et I'évangile d'aujourd'hui nous dit
comment réaliser cela.

On peut étre surpris au premier abord que le critere essentiel du Jugement dernier,
dans cet enseignement du Seigneur, soit l'amour de nos freres. Il ne parle pas
directement de I'amour de Dieu, qui est pourtant fondamental, qui est a la base de tout.

Mais c'est parce que, concretement, I'amour de Dieu se réalise dans I'amour de nos
freres. Aimer Dieu, ce n'est pas aimer un personnage lointain, ce n'est pas aimer un
personnage qui serait comme hors de notre univers, qui nous serait étranger en
quelque sorte. Aimer Dieu, c'est aimer cette présence de Dieu qui se révele au fond de
nos ceeurs par l'amour, et par 'amour de nos freres.

Saint Jean nous dit: « Dieu est amour ». C'est la 1'étre méme de Dieu. Et dans la
mesure ou l'amour, I'amour de nos freres, 1'amour véritable, cet amour qui nous arrache
a notre égoisme, a cette tendance que nous avons a tout centrer sur nous-méme, a nous
considérer comme le centre du monde, cet amour qui nous fait aimer, respecter, servir,
ne pas juger nos freres, cet amour est la présence méme de Dieu en nous. Dans la
mesure ou nous en vivons, dans la mesure ou c'est ce que nous choisisssons, eh bien,
dans cette mesure méme, nous aimons Dieu. Oui, I'amour de Dieu est inséparable de
I'amour de nos fréres.

Un pére du désert disait: « Tu as vu ton frere, tu as vu ton Dieu », Au premier abord,
cela peut nous surprendre. Nos freres ne sont pas toujours enthousiasmants a regarder.
Nous voyons facilement leurs défauts, nous voyons spontanément ce qui en eux nous
heurte, qui heurte justement notre égoisme, notre moi, notre ego. Mais si notre regard
était vraiment éclairé par la parole du Christ, nous saurions que, au-dela de toutes ces
miseres humaines, a travers nos freres nous pouvons découvrir le visage de Dieu,
discerner ce qu'il y a de meilleur en eux, que, par l'Incarnation du Christ, tous les
hommes, méme ceux qui ne sont pas baptisés, méme ceux qui ne sont pas chrétiens,
tous, au moins en puissance, tous, au moins d'une certaine facon, sont inclus dans le
Christ, que le Christ a voulu qu'on les considere comme ses membres. Et ils le sont, d'une
certaine facon, réellement.

Bien sir, c'est seulement ceux qui sont baptisés ou a qui la grace de Dieu a été
donnée d'une maniere ou d'une autre, qui sont pleinement membres du Christ, en qui,
pleinement, le Christ vit. Mais en tout homme, il y a une étincelle, en tout homme, il y a
une trace de I'amour de Dieu. C'est cela qui fait que tout ce que nous faisons au plus
petit d'entre les membres du Christ, aux plus petits d'entre les hommes, quels qu'ils
soient, chrétiens ou non-chrétiens, c'est au Christ que nous le faisons. Le Christ le
considere comme fait a lui-méme. Et c'est pour cela que nous devons étre extrémement
attentifs aux autres, que nous devons vraiment voir le Christ en eux, que nous devons
savoir ne pas les juger, ne pas les condamner, que nous devons avant tout avoir une
attitude d'humble amour, ne pas aimer ce qui blesse la charité, toutes les paroles dures,
toutes les médisances; tout cela, c'est conforme a l'image du diable, ce n'est pas
conforme a l'image de Dieu. Et nous devons aussi savoir nous dépenser, savoir d'une



maniére ou d'une autre étre vraiment au service des autres, chercher l'intérét de nos
freres avant le notre.

C'est une véritable révolution copernicienne que le Christ nous demande, une
révolution ou nous changeons le centre de gravitation de toute notre existence, qui n'est
plus nous-méme, qui n'est plus notre moi, mais qui doit étre le Christ présent dans les
autres. C'est cela que nous demande 1'évangile. Alors que par le péché, nous nous
considérons comme le centre du monde. Dans la mesure ou la grace du Saint-Esprit est
en nous, c'est le contraire. Oui, Dieu présent dans nos freres, le Christ présent dans tous
ses membres, qui devient pour nous le centre autour duquel toute notre vie doit
graviter. Et c'est dans cette mesure-la que nous pourrons, quand le Seigneur reviendra
dans la gloire, entendre cette parole si consolante : « Venez, les bénis de mon Peére,
prenez possession du royaume qui vous a été préparé »,

Eh bien, que tout ce caréme nous achemine vers la féte de Paques, qui sera pour nous
comme un avant-goit de ce Dernier Jour ou le Christ sera tout en tous, ou, en lui, dans la
puissance de I'Esprit-Saint, nous glorifierons éternellement le Pére, a qui soit la gloire
dans les siecles des siecles. Amen.

Les Homélies du P. Placide Deseille
Sont a retrouver sur le site du Monastére de Solan
https://monastere-de-solan.com

Le recueil La Couronne bénie de l'année liturgique
est disponible a la Librairie du Monastere
https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie

Il ne peut y avoir de vie spirituelle sans la lecture d'ouvrages spirituels. Lorsque vous
sentirez les fruits de la lecture spirituelle, vous vous exclamerez: « Que le nom du
Seigneur soit béni ! »

Savez-vous quelle puissance contient la parole de Dieu ? Et un livre de spiritualité,
c'est la parole de Dieu. Comme une graine, elle tombe dans notre ame et, quand elle
germe, elle la fendille telle une plante la terre. La parole de Dieu cache la puissance de
Dieu Lui-méme, la puissance du Christ.

Quand vous vous plongez dans un livre de spiritualité, vous en ressortez toujours
rassasiés. Un ouvrage traitant de spiritualité est le meilleur outil dont vous disposez
quotidiennement pour élargir devant vous I'horizon de votre vie spirituelle.

Archimandrite Aimilianos



