AU SERVICE DES ORTHODORES DE LANGUE FRANCAISE

| LECTURES DE ST SYMEON

DIMANCHE DU PHARISIEN ET DU PUBLICAIN

Kondakion
Fuyons la prétention du pharisien, /

apprenons du publicain la grandeur des paroles d’humilité /
et clamons avec repentir: /

Sauveur dumonde, // purifie-nous, tes serviteurs.

« Je prends plaisir a la bonté et non au sacrifice.
Je préfeére la connaissance de Dieu aux holocaustes »
(Osée 6, 6)

Deuxiéme épitre du saint apétre Paul a Timothée

1Tm IV, 9-15 Mon enfant Timothée, tu m'as suivi dans mon
enseignement, dans ma conduite et mes projets, dans la foi, la
patience, dans I'amour du prochain et la constance, 11 dans les
persécutions et les souffrances qui me furent infligées a
Antioche, a Iconium et a Lystres. Quelles persécutions n'ai-je
pas eu asubir! Et de toutes le Seigneur m'a délivré.

D'ailleurs, tous ceux qui veulent vivre avec piété dans le
Christ Jésus seront persécutés ; tandis que les méchants et les
imposteurs feront toujours plus de progrés dans le mal, séduisant les autres et s'égarant
eux-mémes tout a la fois. Mais toi, demeure ferme dans ce que tu as appris et dont tu as
acquis la certitude, puisque tu sais de qui tu le tiens 15 et que depuis l'enfance tu
connais les saintes Ecritures : elles sont 3 méme de te procurer la sagesse qui conduit au
salut par la foi dans le Christ Jésus.

Alléluia
v. Va, marche en vainqueur et régne, pour la vérité, la mansuétude et la justice.
v. Tu as aimé lajustice et hai l'iniquité. Ps. 44, 5et 8
Lecture de I'Evangile selon Saint Luc
Lc XVIII, 10-14 Le Seigneur dit cette parabole : « Deux hommes
montérent au Temple pour prier; l'un était pharisien et l'autre
publicain. Le pharisien, debout, priait ainsi en lui-méme: “Mon
Dieu, je te rends grace de ce que je ne suis pas comme le reste des
hommes, qui sont rapaces, injustes, adultéres, ou bien encore
comme ce publicain ; je jeline deux fois la semaine, je donne la dime
de tout ce que j'acquiers.” Le publicain, se tenant a distance, n'osait
méme pas lever les yeux au ciel, mais il se frappait la poitrine, en
disant: “Mon Dieu, aie pitié du pécheur que je suis!” Je vous le dis :
ce dernier descendit chez lui justifié, l'autre non. Car tout homme qui s'éléve sera
abaissé, mais celui qui s'abaisse sera élevé. »




Homélie du P. Boris Bobrinskoy 1996
Le Pharisien et le Publicain
(2Tm 3,10-15;Lc 18, 10-14)

Au Nom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit.

Deux hommes: un pharisien et un publicain. Deux
hommes qui montent vers le Temple pour prier. Je voudrais
avec vous m'arréter sur cette montée vers le Temple.

Monter vers le Temple, c'est monter vers le lieu le plus
sacré du peuple d'Israél, et a l'intérieur du Temple méme, il
y a un lieu plus sacré encore, le sanctuaire, et plus a
l'intérieur encore le Saint des Saints, réservé pour le Grand
Prétre. Ce Temple, le Temple de Jérusalem, comme tout temple fait de main d'homme,
est a 'image du véritable Temple qui est celui de notre propre cceur. Ce temple de notre
propre cceur est un lieu sacré, vers lequel il faut aussi monter, ou si vous préférez,
descendre. Il n'est pas facile d'y pénétrer parce que ce Temple intérieur est bien souvent
cadenassé, fermé a clé et son acces obstrué par toutes sortes d'obstacles.

Le Temple, c'est le lieu par excellence de la présence de Dieu. Et par conséquent,
monter au Temple, c'est entrer dans la présence du Seigneur, étre en face de Lui et étre
aussi en face a face avec soi-méme. Et cela est peut-étre le plus difficile, le plus ardu et ce
dont nous avons souvent le plus peur. Nous avons peur de la solitude, nous avons peur
d'étre seul avec nous-mémes. C'est pourquoi nous faisons tout le bruit possible afin de
ne pas nous tenir devant Dieu, afin d'éviter ce face a face.

Lorsque nous sommes devant le Seigneur dans le Temple, la grace de Dieu se révele a
nous. La grace de Dieu et sa miséricorde nous enseignent et nous apprennent I'état dans
lequel nous sommes. La grace de Dieu nous conduit tout d'abord au repentir. Le repentir
est le premier pas sur le chemin vers le Royaume. Je dis bien que cette mise en face du
Seigneur ne peut commencer que par la repentance, comme le Seigneur le dit Lui-
méme : « Repentez-vous, car le Royaume de Dieu est proche » (Mt 4,17). C'est le chemin
qui nous est proposé maintenant dans ce Caréme qui approche et c'est pourquoi I'Eglise
nous donne en exemple le publicain.

Le publicain n'osait pas lever les yeux vers le ciel, il se frappait la poitrine de ses
mains et ne pouvait dire autre chose que: « Oh ! Dieu aie pitié de moi, pécheur! Sois
propice envers moi, pécheur ! ». Qu'est-ce que cela veut dire, littéralement ? Ce n'est pas
simplement : "Aie pitié, sois apaisé, sois propice envers moi pécheur”, c'est aussi:
"Retourne ton visage vers moi, retourne ton visage vers moi et ne regarde plus mon
péché”, c'est-a-dire

"Efface mon péché, efface-le et désormais, accueille-moi dans ton amour".

Mais combien souvent, lorsque nous nous approchons du Seigneur, nous le faisons
avec un sentiment de satisfaction, de contentement de nous-mémes! Nous avons le
sentiment que nous sommes bien, que nous sommes en ordre. Or, en réalité, nous
sommes aveuglés par nos passions, petites ou grandes ; d'ailleurs, il n'y a pas de grandes
passions ni de petites passions, il n'y a que des passions dont la moindre empéche la
lumiere d'entrer et qui nous rendent aveugles.

Alors, la grace de Dieu ne pénetre pas en nous. Alors nous ne sommes plus dans la
miséricorde de Dieu, nous sommes en face du jugement de Dieu.

Car le sanctuaire, que ce soit celui de I'église ou nous sommes aujourd'hui, que ce soit
le sanctuaire de notre propre ceeur, c'est avant tout le lieu du jugement de Dieu. C'est un
jugement intime, un jugement qui anticipe nécessairement le Jugement dernier. Le




Jugement dernier, pour lequel nous nous présenterons finalement devant le Seigneur et
un jugement unique. Mais il faut prier que ce Jugement soit véritablement anticipé, qu'il
ait lieu maintenant. Si le Jugement a lieu maintenant, alors, anticipant le Jugement, nous
anticipons aussi la mort et nous sommes déja dans la Résurrection. Comme le Seigneur
le dit : « Celui qui croit en moi, n'ira pas en jugement. Il ne verra pas la mort mais il est déja
passé de la mort a la vie » (Jn 5,24). C'est une chose tres importante : le repentir nous fait
traverser les eaux de la mort et nous introduit déja dans la vie.

C'est ce que nous enseigne aussi la parabole du Fils prodigue que nous écouterons
dimanche prochain : c'est par la repentance que le fils prodigue est de nouveau accueilli
dans la maison du Peére.

I faut donc que ce jugement s'accomplisse. Il faut que notre cceur tout entier soit le
lieu de la présence de Dieu. Il est toujours dans ses profondeurs le lieu de la présence de
Dieu, mais il faut qu'il le devienne a tous les niveaux. Il y a le niveau extérieur, dirais-je,
du ceeur: 1a se nichent toutes les mauvaises pensées, les désirs, les passions, toutes les
tendances pécheresses. Elles sont dans le coeur avant tout et du coeur elles rayonnent
d'un rayonnement malsain. C'est d'abord ce cceur par conséquent qu'il faut purifier.
Mais il y a plus profondément en nous un autre niveau dans notre cceur. Méme lorsque
les passions nous assaillent, ce coeur est fermé ; la porte intérieure est bouclée et nous
n'y avons pas acces. C'est le lieu ou réside I'lmage de Dieu, c'est le lieu du Seigneur, c'est
le lieu du Paradis gardé par le chérubin au glaive de feu. Car, nous le savons bien, il n'y a
pas d'autre paradis que la présence du Seigneur.

Chaque étre humain est créé a I'lmage de Dieu. Chaque étre humain porte en lui cette
présence de la divinité, qui est renouvelée par le baptéme, qui est activée dans la
communion eucharistique et par la vie chrétienne.

Ce lieu intime est le trone de la gloire de Dieu, le siege de la présence du Seigneur,
l'autel de la puissance du Saint-Esprit. Mais il faut le découvrir ou le redécouvrir. Il faut
par conséquent que les espaces extérieurs de notre cceur soient libérés, renouvelés, que
notre cceur soit purifié, pour que 1'lmage de Dieu, I'Icone du Christ qui est en nous
irradie notre étre entier, et que, tout entiers, nous devenions I'lcne du Christ.

Je le répete : tout cela n'est possible que par la repentance. La clé de notre cceur, ce
sont les larmes du repentir. Apres la lecture de la parabole du pharisien et du publicain,
nous devons nous interroger, nous devons demander au Seigneur: « Qui suis-je, le
publicain ou le pharisien ? » En réalité, nous passons de l'un a l'autre constamment;
nous passons d'un état de contentement semblable a celui du pharisien a un état de
prise de conscience, parfois douloureuse, de notre état d'indignité, d'éloignement de
Dieu. Alors nous réalisons que nous sommes comme le publicain, comme le fils prodigue,
que nous sommes affamés et assoiffés mais aussi que le Seigneur, au loin, nous regarde,
nous appelle et nous tend les bras.

Puissions-nous, aujourd'hui particulierement et pendant tout le temps du Caréme,
nous identifier plus fortement au publicain et dire dans le fond de notre cceur ce qui
constitue la quintessence de la Priere du Cceur, de la Priere de ]Jésus: « Seigneur, Jésus
Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi, pécheur ! ». Ne craignons pas d'insister sur ce terme
"pécheur”. "Aie pitié de moi, pécheur !" sans oublier que cette "pitié", c'est la plénitude
de I'amour de Dieu.

"Aie pitié de moi, pécheur!", cela veut dire : "Seigneur, accueille-moi, renouvelle-moi
et introduis-moi dans la maison éternelle de ton Royaume !".

Amen



Homeélie du P. René Dorenlot
Dimanche du Pharisien et du Publicain 2000
Le Publicain et le Pharisien

Au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit.

Voici un pharisien, un homme de bien. Il jeline deux fois la
semaine quand la Loi ne le demande qu’un jour par an, celui de
la remise de tous les péchés du peuple. Pareillement il reverse
la dime de tous ses revenus, bien au-dela de ce qui est
demandé. Incontestablement, voici un homme pieux et
généreux. Malheureusement le méme homme, dans sa priere,
livre et découvre son cceur. Et il se révele de facon
consternante. Il méprise tout le monde ; personne ne trouve grace : tous sont voleurs,
injustes ou adulteres. Lui seul se croit juste devant Dieu et devant les hommes. Le plus
grave est qu'il se vante ainsi dans le temple, debout devant Dieu.

Tout autre est celui qui s’humilie derriere lui. Celui-ci prie sans méme oser lever les
yeux au ciel. Il est tout a son désarroi intérieur. Tout en lui 'accuse ; tout le jette aux
pieds du Seigneur. Il ne peut qu’'implorer Dieu d’apaiser sa colere envers lui, tant la
conscience de ses péchés le trouble. A coup siir, la pensée d’aller par surcroit dénigrer
son prochain ne 'effleure absolument pas.

Le pharisien et le publicain sont des figures communes. Le premier représente notre
tentation constante de nous élever au-dessus des autres et de nous justifier nous-
mémes, méme devant Dieu. L’autre au contraire montre comment nous devons nous
tenir devant Dieu et devant les hommes, comment il nous faut réfléchir a nos péchés et a
notre état de pécheur.

Ces deux voies sont incompatibles. Si nous nous louons, si nous nous élevons, nous
nous excluons de toute communion avec le prochain et par la avec le Seigneur. Si nous
choisissons la voie de I'humilité, commencerait-elle par I'humiliation, si nous nous
exprimons dans le repentir, le Seigneur entend et exauce notre priere.

Pourtant, si I'on en croit I'une des traductions possibles de notre texte, ni I'un ni
I'autre de ces deux hommes ne repart condamné, ni le pharisien pour son orgueil, ni le
publicain pour ses prévarications. Simplement I'un redescend du temple "plus justifié"
que l'autre. Mais la priere du publicain aura été plus agréable a Dieu que celle du
pharisien.

A travers notre priére Dieu juge notre conscience. Les deux hommes étaient montés
au temple pour prier. lls en redescendent sous le poids d’'un jugement. Sans doute
reviennent-ils plus ou moins justifiés, 'un pour la rigueur de sa vie, I'autre pour
I’humilité de son cceur. Mais, ce qui plait a Dieu, c’est un cceur brisé et broyé, un esprit
humilié. La superbe du pharisien ne trouve pas d’écho en Dieu ; la détresse du publicain,
si. Et celui-ci se retrouve justifié plus que I'autre.

"Dieu seul est bon " dit Jésus au jeune homme riche. Il est bon pour les justes et les
méchants. N'ayons jamais de pensées d’élévation, ni sur nous-mémes ni sur nos merites.
Bien au contraire ! Considérons dans nos prieres notre misere et mettons tout notre
espoir en Dieu seul. Ne nous fions pas a nos ceuvres. Il eut fallu au pharisien ajouter aux
siennes I'humilité du publicain et dire : "je suis un serviteur inutile." Le publicain n’avait
rien a présenter, et pour cause ; il ne pouvait qu’offrir son repentir : "mon Dieu, sois-moi
favorable a moi, pécheur." Le publicain pressent que la bienveillance de Dieu, la justice
de Dieu seule peut le sauver. Il se réfugie dans la miséricorde divine parce qu’il n'y a pas
d’autre salut pour lui.




N’est-ce pas la le chemin qui se présente en ce proche caréme ? Imiter le pharisien
dans ses ceuvres, suivre le publicain dans son repentir ?

Mais notre souci a nous chrétiens aujourd’hui, est-il uniquement de rechercher notre
justification ? Celle-ci ne nous appartient pas. Elle releve uniquement de Dieu. C’est
ailleurs qu'il nous faut chercher.

Car, justifiés, nous le sommes. Mais uniquement dans l'amour du Christ et par
1’amour du Pere pour son Fils. A quoi sert de donner tous ses biens, dit Saint Paul ; a
quoi sert méme de donner sa vie, si je n’ai pas 'amour ? A quoi sert de dire qu’'on aime
Dieu, dit saint Jean, si je naime pas mon frere ? Notre repentir est vrai et nos ceuvres
sont crédibles s’ils relevent de 'amour du Christ qui a donné Sa vie pour le salut du
monde. Autrement dit, la justification que le pharisien ne pensait méme pas a demander
et que le publicain implorait est offerte a tous ceux qui aujourd’hui suivent le Christ,
mort et ressuscité pour tous.

Le publicain, lui, avait le sens du repentir. Un repentir déja magnifiquement exprimé
par David : "[..] O Dieu, crée en moi un cceur pur et renouvelle dans mes entrailles un
esprit de droiture, [..]" Cette re-création du cceur, les saints Péres nous ont depuis
appris a la demander par nos larmes, car les larmes du repentir nous replongent dans
les eaux baptismales. Comme le baptéme nous recrée a I'image du Sauveur, les larmes
nous purifient a nouveau de nos fautes et renouvellent en nous la force
résurrectionnelle de I'Esprit Saint.

En ce Caréme il nous faut apprendre a nous replonger dans les eaux de notre propre
baptéme par le repentir, comme il nous faut apprendre a aimer comme Jésus nous aime.
Alors, pharisiens et publicains que nous sommes tous, nous pourrons implorer le salut
du Christ notre Dieu, et oser le recevoir gratuitement le Saint et lumineux Jour de
Paques.

Amen.

Homélie du P. Placide Deseille pour le
Seiziéme Dimanche de Luc 2009
Le Publicain et le Pharisien

Avec ce dimanche du Pharisien et du Publicain, nous
entrons pleinement dans cette période de préparation au
Grand Caréme, que d'une facon trés pédagogique, la
liturgie nous ménage chaque année. Dimanche prochain,
nous entendrons la parabole de I'Enfant Prodigue. Et
aujourd'hui, le Seigneur met devant nos yeux cette image
du publicain dont la priere humble et repentante
contraste avec celle, orgueilleuse, du pharisien.

Par 13, I'Eglise veut nous faire comprendre toujours
davantage que ce qui doit étre I'ame de notre Grand Caréme, c'est avant tout I'humilité
et le repentir.

L'humilité. Les saints peres nous disent que I'humilité n'est pas une vertu comme les
autres, une vertu parmi les autres; ils ont cette expression que l'on retrouve chez
plusieurs d'entre eux: « L'humilité est aux autres vertus ce que le sel est a I'ensemble
des mets d'un repas », Sans I'humilité, ni notre priere, ni aucune de nos pratiques, ni
aucune de nos vertus n'auraient de valeur devant Dieu. Et les saints peres vont jusqu'a
dire que sans les vertus, sans toutes ces pratiques que sont le jeline et les autres usages
que nous mettrons en ceuvre pendant le caréme, I'humilité a elle seule peut suffire pour
nous rendre justes devant Dieu. Bien siir cela ne veut pas dire qu'il ne faut pas attacher




d'importance au jeline, cela ne veut pas dire qu'il ne faut pas attacher d'importance a
I'aumone, au partage avec les plus démunis, mais tout cela n'aurait aucune valeur,
aucune saveur pour Dieu, si tout cela n'était pas assaisonné par 1'humilité, par la
conscience et la reconnaissance de notre pauvreté, de notre impuissance, de notre
incapacité devant Dieu, sans la conscience aussi de notre péché qui aggrave encore
notre impuissance de créature. Et c'est cela que nous devons contempler dans cette
image du Publicain.

Ce Publicain qui prie humblement, qui prie prosterné, qui prie, dirions-nous, en
faisant des métanies devant le Seigneur. Car I'humilité, comme le repentir, ce n'est pas
seulement un sentiment intérieur, ce l'est bien siir, ¢a doit I'étre avant tout, mais il faut,
pour que ce sentiment soit vrai, que ce soit un sentiment qui impregne notre cceur, qui
en jaillisse, et non pas simplement quelque chose de cérébral, d'imaginaire. Il faut que
cela s'incarne dans notre comportement, et c'est pour cela qu'une attitude humble dans
la priere est tellement nécessaire. Assurément, il est des moments ou on peut prier
debout, car cette position debout exprime notre condition de fils de Dieu, de ressuscités
avec le Christ, mais cette pauvreté qui est la notre, cette conscience de notre misere de
créatures pécheresses devant Dieu, doit s'exprimer dans ces prostrations, dans ces
meétanies dont, surtout en caréme, nos offices a l'église et nos priéres en cellule sont
ponctués.

Le jeline qui doit caractériser tres particulierement le Grand Caréme, ce jeline n'a de
sens que dans la mesure ou il incarne 1'humilité de notre coeur. Mais si notre humilité ne
s'incarne pas dans des comportements concrets, ce sera une humilité en imagination,
elle n'aura pas de réalité, ce sera une humilité virtuelle qui n'aura aucune réalité. Il faut
qu'elle s'incarne. Le jeline, justement, si nous lisons toute la Bible, est une des facons
dont le peuple de Dieu a toujours exprimé son humilité et son repentir dans une priere
qui engage tout son étre. C'est parce que tout son étre y est engagé que I'homme peut
vraiment, a ce moment-la, étre pénétré, imprégné dans son cceur de cette humilité ; elle
ne reste plus quelque chose d'imaginaire, quelque chose d'artificiel.

Nous sommes corps et ame, et notre corps doit exprimer nos sentiments pour que
ces sentiments, justement, prennent corps, pour que ces sentiments soient quelque
chose de réel qui engage tout notre étre. Si, pendant le caréme, nous jelinons, ce n'est
pas du tout par mépris du corps; si nous menons une vie un peu austere pour notre
corps, ce n'est pas du tout parce qu'il faudrait écarter le corps de la vie spirituelle ; bien
au contraire, c'est pour l'y faire participer ; mais la bonne fagon de 'y faire participer,
ce n'est pas de le flatter et de 1'épanouir, mais, pour reprendre une image d'un grand
auteur spirituel d'Occident au Moyen Age, de le faire passer par une sorte de mort pour
qu'il ressuscite. Il faut, disait cet auteur, que notre corps participe a notre vie
spirituelle, un peu comme la semence que le cultivateur ensevelit pour qu'elle ressuscite
sous forme d'une moisson abondante : « Celui qui épargne son corps montre qu'il n'a
pas une foi bien vive en sa résurrection », Si la mortification du corps est importante
dans notre vie spirituelle, si 1'Eglise, si tous les saints y ont toujours attaché autant
d'importance, ce n'est pas du tout par mépris du corps; pas plus que lorsque le
cultivateur enterre la semence, ce n'est pas mépris de la semence, bien au contraire.
Mais comme le disait cet auteur spirituel auquel je faisais allusion, il y a un instant: si
nous épargnons la semence, si nous épargnons notre corps, oui, c'est que nous n'avons
pas une foi bien vive dans sa résurrection.

Toute cette ascese du caréme, le jeline, l'austérité de notre vie, tout cela est
I'expression de notre attente de la résurrection, de notre foi dans la résurrection de tout
notre étre. Notre corps doit participer a la vie spirituelle non pas en l'épanouissant



simplement selon sa vie naturelle, purement humaine, mais en le faisant participer a la
Croix du Christ, a cette Croix qui est non seulement la voie de la résurrection, mais qui
contient déja en elle d'une fagon secrete, d'une fagon cachée, la force, la puissance de la
résurrection.

Entrons dans le caréme dans ces sentiments. Mais entrons-y en suivant cette
pédagogie si sage de I'Eglise que manifeste ce temps de préparation au caréme que nous
parcourons en ce moment. Dimanche prochain, nous entendrons lire la parabole de
I'Enfant Prodigue. Elle contient un admirable enseignement sur la conversion, sur le
repentir. Mais surtout, elle illumine cet enseignement en nous révélant I'image du Pere,
de notre Pere céleste. Car I'humilité, le repentir, n'ont leur vrai sens que s'ils
s'accompagnent de la conscience de cet amour du Pere pour nous, du Pere qui nous
attend, qui attend notre repentir, qui attend notre retour vers lui, qui attend le moindre
geste d'humilité et de confiance de notre part. Nous devons étre pleinement conscients
de ce que Dieu n'est pas un Dieu lointain, mais que notre Dieu, le créateur du monde, le
créateur de cet immense cosmos qui nous entoure, est pour nous un Pére, un Pere
attentif au moindre mouvement de notre cceur, toujours prét a nous accueillir des qu'il
y a un geste de repentir de notre part, comme le Pére de I'Enfant prodigue dans la
parabole. Oui, repassons incessamment tout cela dans notre cceur, et tachons de
traduire vraiment ces convictions dans notre vie. A notre Pére céleste, par son Fils
bien-aimé, dans son Esprit-Saint, soitla gloire dans les siécles des siecles. Amen.

Les Homélies du P. Placide Deseille
Sont a retrouver sur le site du Monastére de Solan
https://monastere-de-solan.com

Le recueil La Couronne bénie de l'année liturgique
est disponible a la Librairie du Monastere
https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie

Homélie prononcée
par le pére Jean Breck
Dimanche du Publicain et Pharisien 2024
Lc XVIII, 10-14

Au Nom du Pere, du Fils et du Saint Esprit.

Les paraboles de Jésus, prononcées il y a deux mille ans,
ont une portée universelle. Elles s’adressent a nous
aujourd’hui autant qu’a ceux, juifs et autres, qui les ont
entendus pour la premiere fois. La parabole est
normalement décrite comme une breve histoire allégorique
qui transmet un enseignement moral et spirituel. Cette définition ne commence guere a
exprimer la nature et le but des paraboles du Christ. Car celles-ci sont congues pour
scruter l'esprit et 'ame de tous ceux qui ont les oreilles pour les entendre vraiment.
Elles dévoilent les secrets de notre cceur, dans le sens qu’elles jettent de la lumiere sur
les péchés que nous essayons de garder cachés, loin de la connaissance des hommes, y
compris nous-mémes.

Voila la raison pour laquelle 'Eglise nous invite a relire trois paraboles de I'Evangile
de saint Luc pour nous mettre sur le chemin du Grand Caréme, chemin qui meéne de la
mission de Jésus en Galilée, jusqu’a sa mort et sa résurrection dans la ville sainte de
Jérusalem. Les trois paraboles dont il s’agit sont celles du Publicain et le Pharisien, du




Fils Prodigue et du Jugement Dernier.

Nous commenc¢ons aujourd’hui avec la parabole de deux personnes qui sont aux
antipodes de la vie spirituelle, le Publicain ou collecteur d’impéts, et le Pharisien,
prétendu parangon de vertu. Un dessein attribué a Rembrandt montre ce dernier debout
au milieu du Temple, illuminé par des rayons de soleil qui viennent d’en haut. Il
maintient un air de pieuse arrogance, comme si Dieu ne pouvait jamais trouver en lui
une faute quelconque. Sa priére est sincére, mais hautement intéressée. A son insu il se
condamne par son orgueil. Se placant au-dessus d’autrui, et en particulier du Publicain
qui est entrée au Temple avec lui, cet homme, qui se prétend juste, en fait se condamne
par son hypocrisie.

Hormis le blaspheme contre le Saint Esprit, I'hypocrisie est peut-étre le pire des
péchés condamnés par Jésus. Dans le chapitre 23 de I'Evangile de Mattieu nous trouvons
une diatribe brutale de Jésus contre des scribes et des Pharisiens qui imposent sur le
peuple de strictes regles qu'eux, ils n'observent pas, qui cherchent la premiere place
parmi les hommes, qui ne montrent ni la justice, ni la miséricorde, ni la fidélité, comme
la Loi les préconise. Insensés et aveugles, cherchant la voie qui méne vers le Royaume
des cieux, par leur hypocrisie ils se prépare, dit Jésus, pour une fin dans la Géhenne.

Dans cette image de Rembrandt, a une certaine distance du Pharisien, on percoit,
accroupi dans les ténebres, la figure du Publicain. Les publicains étaient détestés par le
peuple a cause de leur métier. Dans I'emploi des Romains, ces collecteurs d’'impots
pouvaient exiger du peuple tout ce qu’ils voulaient au nom de lautorité
gouvernementale, tout en gardant une bonne partie pour eux-mémes. Le systéme était
donc plein de corruption. Le publicain de la parabole avait la conscience piquée a cause
des injustices qu'il avait infligées a ses concitoyens. Conscient de son péché, il se rend au
Temple pour déclarer sa repentance devant Dieu. Il n'ose méme pas lever les yeux vers
le ciel. Il ne peut que crier, « Mon Dieu, prends pitié du pécheur que je suis ! ».

Chacun des deux hommes commencent leur priere par 'appel, « Mon Dieu ! » La
différence entre leurs prieres est pourtant évidente. Le Pharisien l'utilise pour se vanter
devant Dieu, tandis que le Publicain s’humilie, tout en frappant la poitrine de remords.
Chacun cherchait la justice devant Dieu, I'un selon ses propres critéres égoistes, I'autre
par la confession et le repentir. Et c’est bel et bien le second, le collecteur d'imp6ts, qui a
recu la grace et la bénédiction de Dieu.

On comprend bien la raison pour laquelle I'Eglise a choisi cette parabole pour débuter
le Grand Caréme. Le Pharisien dit vrai lorsqu’il s’adresse a Dieu. Il suit avec fidélité les
pratiques ascétiques et religieuses exigées par sa secte. Il est honnéte, il jeline deux fois
par semaine, il paie la dime de tout ce qu’il se procure. Tout cela, néanmoins, ne touche
pas « 'homme intérieur ». Tout en obéissant aux regles, le Pharisien enfreint la Loi par
son hypocrisie, le pire des maladies du cceur. Aux yeux de Dieu, tous les hommes sont
égaux sur le plan spirituel, car tous, comme l'affirme le saint ap6tre Paul, sont pécheurs
et donc privés de la gloire de Dieu. Notre justification devant Dieu ne vient pas par
obéissance a la Loi, car c’est par la Loi que vient la connaissance du péché (Rom
3,23.20). La Loi, dit Paul aux Galates, n’est qu'un pédagogue, un précepteur (Gal 3,24).
C’est par elle que nous connaissons que nous sommes pécheurs, ce qui devrait nous
pousser a confesser nos fautes pour trouver le pardon et la justification que Dieu seul
puisse nous accorder.

Tout cela constitue un avertissement important pour nous, chrétiens orthodoxes,
surtout au début du Grand Caréme. Beaucoup d’entre nous étaient élevés dans un milieu
de piété traditionnelle, ou l'observance des regles concernant le Caréme était
primordiale. Beaucoup de ceux qui sont entré dans I'Orthodoxie a I'Age adulte suivent



eux aussi les regles préconisées par la période du Jeline. Certes, ceci est bon, approprié,
voire essentiel, si nous allons profiter de la grace et la guérison que le Caréme nous offre.
Pourtant, il est trés important en suivant la « loi du Caréme » que nous nous rappelions
que c’est Dieu seul qui nous sauve et non notre conformité a tel ou tel commandement.

Parmi nos fideles il y a ceux qui, quand ils sont au supermarché, lisent chaque mot
concernant le contenu des produits, pour étre certain qu'’ils ne contiennent pas une
goutte de lait ou trace d’ceuf, et qu'aucun morceau de viande ne parait dans les repas
servis a la maison. Puis, ils se gavent de quantité de chocolat noir et d’autres friandises
sous prétexte qu’ils sont « carémiques... », c’est-a-dire qu'’ils ne sont pas interdits par les
regles du Jeline. Tous nous sommes susceptibles de ce genre de « petite hypocrisie ».
Parfois nous sommes invités pendant le Caréme par des amis ou membres de notre
famille qui nous servent au repas des mets qui ne sont pas carémiques, et la question se
pose : « Dois-je les consommer ou non ? ». Tout ce que je peux répondre a ce propos est
la parole de mon évéque, lorsqu’en Alaska des gens - tous indigenes orthodoxes - nous
ont présenté, la Semaine de la Croix, droit au milieu du Caréme, un somptueux repas
remplis de cinq sortes de viande. ]’ai regardé Vladyka avec un air de panique. Il a posé sa
main sur la mienne et m'a dit dans son regard : Refuser de manger aurait blessé ces
gens, qui avaient leur propre calendrier pour commencer le jeine de Caréme.

Les regles de Caréme sont bonnes et appropriées. Mais il ne faut pas les
« absolutiser ». Le but de cette période de I'année n’est pas de nous punir, ni de nous
donner de quoi nous vanter devant Dieu et les hommes. C’est de rejeter ’hypocrisie du
Pharisien et assumer I’humilité du Publicain, cet homme qui ose entrer dans le Temple
pour se repentir devant Dieu. Lui, il n’a rien a offrir pour garantir sa justification ou son
salut. Et nous, non plus... Tout comme lui, nous sommes appelés a renoncer a nous-
mémes et a nos capacités personnelles, et a placer toute notre foi et notre espérance
dans la miséricorde et la bonté de notre Pere céleste, Lui qui est Source de pardon et
Source de vie.

Amen



