


Homélie	du	P.	Boris	Bobrinskoy	1996	
Le	Pharisien	et	le	Publicain		
(2	Tm	3,10-15	;	Lc	18,	10-14)	

	
Au	Nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
Deux	 hommes	:	 un	 pharisien	 et	 un	 publicain.	 Deux	

hommes	qui	montent	vers	le	Temple	pour	prier.	Je	voudrais	
avec	vous	m'arrêter	sur	cette	montée	vers	le	Temple.	
Monter	 vers	 le	 Temple,	 c'est	monter	 vers	 le	 lieu	 le	 plus	

sacré	du	peuple	d'Israël,	et	à	l'intérieur	du	Temple	même,	il	
y	 a	 un	 lieu	 plus	 sacré	 encore,	 le	 sanctuaire,	 et	 plus	 à	
l'intérieur	encore	le	Saint	des	Saints,	réservé	pour	le	Grand	

Prêtre.	Ce	Temple,	 le	Temple	de	 Jérusalem,	comme	tout	 temple	 fait	de	main	d'homme,	
est	à	l'image	du	véritable	Temple	qui	est	celui	de	notre	propre	cœur.	Ce	temple	de	notre	
propre	 cœur	 est	 un	 lieu	 sacré,	 vers	 lequel	 il	 faut	 aussi	 monter,	 ou	 si	 vous	 préférez,	
descendre.	Il	n'est	pas	facile	d'y	pénétrer	parce	que	ce	Temple	intérieur	est	bien	souvent	
cadenassé,	fermé	à	clé	et	son	accès	obstrué	par	toutes	sortes	d'obstacles.	
Le	 Temple,	 c'est	 le	 lieu	 par	 excellence	 de	 la	 présence	 de	 Dieu.	 Et	 par	 conséquent,	

monter	au	Temple,	c'est	entrer	dans	la	présence	du	Seigneur,	être	en	face	de	Lui	et	être	
aussi	en	face	à	face	avec	soi-même.	Et	cela	est	peut-être	le	plus	difficile,	le	plus	ardu	et	ce	
dont	nous	avons	souvent	le	plus	peur.	Nous	avons	peur	de	la	solitude,	nous	avons	peur	
d'être	seul	avec	nous-mêmes.	C'est	pourquoi	nous	faisons	tout	le	bruit	possible	afin	de	
ne	pas	nous	tenir	devant	Dieu,	afin	d'éviter	ce	face	à	face.	
Lorsque	nous	sommes	devant	le	Seigneur	dans	le	Temple,	la	grâce	de	Dieu	se	révèle	à	

nous.	La	grâce	de	Dieu	et	sa	miséricorde	nous	enseignent	et	nous	apprennent	l'état	dans	
lequel	nous	sommes.	La	grâce	de	Dieu	nous	conduit	tout	d'abord	au	repentir.	Le	repentir	
est	le	premier	pas	sur	le	chemin	vers	le	Royaume.	Je	dis	bien	que	cette	mise	en	face	du	
Seigneur	 ne	 peut	 commencer	 que	 par	 la	 repentance,	 comme	 le	 Seigneur	 le	 dit	 Lui-
même	:	«	Repentez-vous,	car	le	Royaume	de	Dieu	est	proche	»	 (Mt	4,17).	C'est	 le	 chemin	
qui	nous	est	proposé	maintenant	dans	ce	Carême	qui	approche	et	c'est	pourquoi	l'Église	
nous	donne	en	exemple	le	publicain.	
Le	 publicain	 n'osait	 pas	 lever	 les	 yeux	 vers	 le	 ciel,	 il	 se	 frappait	 la	 poitrine	 de	 ses	

mains	 et	 ne	 pouvait	 dire	 autre	 chose	 que	:	 «	Oh	!	Dieu	 aie	 pitié	 de	moi,	 pécheur	!	 Sois	
propice	envers	moi,	pécheur	!	».	Qu'est-ce	que	cela	veut	dire,	littéralement	?	Ce	n'est	pas	
simplement	:	 "Aie	 pitié,	 sois	 apaisé,	 sois	 propice	 envers	 moi	 pécheur",	 c'est	 aussi	:	
"Retourne	 ton	 visage	 vers	moi,	 retourne	 ton	 visage	 vers	moi	 et	 ne	 regarde	 plus	mon	
péché",	c'est-à-dire	
"Efface	mon	péché,	efface-le	et	désormais,	accueille-moi	dans	ton	amour".	
Mais	 combien	 souvent,	 lorsque	 nous	 nous	 approchons	 du	 Seigneur,	 nous	 le	 faisons	

avec	 un	 sentiment	 de	 satisfaction,	 de	 contentement	 de	 nous-mêmes	!	 Nous	 avons	 le	
sentiment	 que	 nous	 sommes	 bien,	 que	 nous	 sommes	 en	 ordre.	 Or,	 en	 réalité,	 nous	
sommes	aveuglés	par	nos	passions,	petites	ou	grandes	;	d'ailleurs,	il	n'y	a	pas	de	grandes	
passions	ni	 de	petites	 passions,	 il	 n'y	 a	 que	des	passions	dont	 la	moindre	 empêche	 la	
lumière	d'entrer	et	qui	nous	rendent	aveugles.	
Alors,	 la	grâce	de	Dieu	ne	pénètre	pas	en	nous.	Alors	nous	ne	sommes	plus	dans	 la	

miséricorde	de	Dieu,	nous	sommes	en	face	du	jugement	de	Dieu.	
Car	le	sanctuaire,	que	ce	soit	celui	de	l'église	où	nous	sommes	aujourd'hui,	que	ce	soit	

le	sanctuaire	de	notre	propre	cœur,	c'est	avant	tout	le	lieu	du	jugement	de	Dieu.	C'est	un	
jugement	 intime,	 un	 jugement	 qui	 anticipe	 nécessairement	 le	 Jugement	 dernier.	 Le	



Jugement	dernier,	pour	lequel	nous	nous	présenterons	finalement	devant	le	Seigneur	et	
un	jugement	unique.	Mais	il	faut	prier	que	ce	Jugement	soit	véritablement	anticipé,	qu'il	
ait	lieu	maintenant.	Si	le	Jugement	a	lieu	maintenant,	alors,	anticipant	le	Jugement,	nous	
anticipons	aussi	la	mort	et	nous	sommes	déjà	dans	la	Résurrection.	Comme	le	Seigneur	
le	dit	:	«	Celui	qui	croit	en	moi,	n'ira	pas	en	jugement.	Il	ne	verra	pas	la	mort	mais	il	est	déjà	
passé	de	la	mort	à	la	vie	»	(Jn	5,24).	C'est	une	chose	très	importante	:	le	repentir	nous	fait	
traverser	les	eaux	de	la	mort	et	nous	introduit	déjà	dans	la	vie.		
C'est	 ce	que	nous	 enseigne	 aussi	 la	parabole	du	Fils	 prodigue	que	nous	 écouterons	

dimanche	prochain	:	c'est	par	la	repentance	que	le	fils	prodigue	est	de	nouveau	accueilli	
dans	la	maison	du	Père.	
Il	 faut	donc	que	ce	jugement	s'accomplisse.	Il	 faut	que	notre	cœur	tout	entier	soit	 le	

lieu	de	la	présence	de	Dieu.	Il	est	toujours	dans	ses	profondeurs	le	lieu	de	la	présence	de	
Dieu,	mais	il	faut	qu'il	le	devienne	à	tous	les	niveaux.	Il	y	a	le	niveau	extérieur,	dirais-je,	
du	cœur	:	là	se	nichent	toutes	les	mauvaises	pensées,	les	désirs,	les	passions,	toutes	les	
tendances	pécheresses.	Elles	 sont	dans	 le	 cœur	avant	 tout	et	du	 cœur	elles	 rayonnent	
d'un	 rayonnement	 malsain.	 C'est	 d'abord	 ce	 cœur	 par	 conséquent	 qu'il	 faut	 purifier.	
Mais	il	y	a	plus	profondément	en	nous	un	autre	niveau	dans	notre	cœur.	Même	lorsque	
les	passions	nous	assaillent,	ce	cœur	est	fermé	;	 la	porte	intérieure	est	bouclée	et	nous	
n'y	avons	pas	accès.	C'est	le	lieu	où	réside	l'Image	de	Dieu,	c'est	le	lieu	du	Seigneur,	c'est	
le	lieu	du	Paradis	gardé	par	le	chérubin	au	glaive	de	feu.	Car,	nous	le	savons	bien,	il	n'y	a	
pas	d'autre	paradis	que	la	présence	du	Seigneur.	
Chaque	être	humain	est	créé	à	l'Image	de	Dieu.	Chaque	être	humain	porte	en	lui	cette	

présence	 de	 la	 divinité,	 qui	 est	 renouvelée	 par	 le	 baptême,	 qui	 est	 activée	 dans	 la	
communion	eucharistique	et	par	la	vie	chrétienne.	
Ce	 lieu	 intime	est	 le	 trône	de	 la	gloire	de	Dieu,	 le	 siège	de	 la	présence	du	Seigneur,	

l'autel	de	la	puissance	du	Saint-Esprit.	Mais	il	faut	le	découvrir	ou	le	redécouvrir.	Il	faut	
par	conséquent	que	les	espaces	extérieurs	de	notre	cœur	soient	libérés,	renouvelés,	que	
notre	 cœur	 soit	 purifié,	 pour	 que	 l'Image	 de	 Dieu,	 l'Icône	 du	 Christ	 qui	 est	 en	 nous	
irradie	notre	être	entier,	et	que,	tout	entiers,	nous	devenions	l'Icône	du	Christ.	
Je	 le	répète	:	 tout	cela	n'est	possible	que	par	 la	repentance.	La	clé	de	notre	cœur,	ce	

sont	les	larmes	du	repentir.	Après	la	lecture	de	la	parabole	du	pharisien	et	du	publicain,	
nous	 devons	 nous	 interroger,	 nous	 devons	 demander	 au	 Seigneur	:	 «	Qui	 suis-je,	 le	
publicain	 ou	 le	 pharisien	?	»	 En	 réalité,	 nous	 passons	 de	 l'un	 à	 l'autre	 constamment	;	
nous	 passons	 d'un	 état	 de	 contentement	 semblable	 à	 celui	 du	 pharisien	 à	 un	 état	 de	
prise	 de	 conscience,	 parfois	 douloureuse,	 de	 notre	 état	 d'indignité,	 d'éloignement	 de	
Dieu.	Alors	nous	réalisons	que	nous	sommes	comme	le	publicain,	comme	le	fils	prodigue,	
que	nous	sommes	affamés	et	assoiffés	mais	aussi	que	le	Seigneur,	au	loin,	nous	regarde,	
nous	appelle	et	nous	tend	les	bras.	
Puissions-nous,	 aujourd'hui	 particulièrement	 et	 pendant	 tout	 le	 temps	 du	 Carême,	

nous	 identifier	 plus	 fortement	 au	 publicain	 et	 dire	 dans	 le	 fond	 de	 notre	 cœur	 ce	 qui	
constitue	 la	quintessence	de	 la	Prière	du	Cœur,	de	 la	Prière	de	 Jésus	:	«	Seigneur,	Jésus	
Christ,	Fils	de	Dieu,	aie	pitié	de	moi,	pécheur	!	».	Ne	craignons	pas	d'insister	sur	ce	terme	
"pécheur".	"Aie	pitié	de	moi,	pécheur	!"	sans	oublier	que	cette	"pitié",	c'est	la	plénitude	
de	l'amour	de	Dieu.		
"Aie	pitié	de	moi,	pécheur	!",	cela	veut	dire	:	"Seigneur,	accueille-moi,	renouvelle-moi	

et	introduis-moi	dans	la	maison	éternelle	de	ton	Royaume	!".		
Amen	

	



Homélie	du	P.	René	Dorenlot		
Dimanche	du	Pharisien	et	du	Publicain	2000	

Le	Publicain	et	le	Pharisien	
	
Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
Voici	un	pharisien,	un	homme	de	bien.	 Il	 jeûne	deux	 fois	 la	

semaine	quand	la	Loi	ne	le	demande	qu’un	jour	par	an,	celui	de	
la	remise	de	tous	les	péchés	du	peuple.	Pareillement	il	reverse	
la	 dîme	 de	 tous	 ses	 revenus,	 bien	 au-delà	 de	 ce	 qui	 est	
demandé.	 Incontestablement,	 voici	 un	 homme	 pieux	 et	
généreux.	Malheureusement	 le	même	homme,	dans	 sa	prière,	
livre	 et	 découvre	 son	 cœur.	 Et	 il	 se	 révèle	 de	 façon	
consternante.	 Il	méprise	 tout	 le	monde	 ;	personne	ne	 trouve	grâce	 :	 tous	sont	voleurs,	
injustes	ou	adultères.	Lui	seul	se	croit	juste	devant	Dieu	et	devant	les	hommes.	Le	plus	
grave	est	qu’il	se	vante	ainsi	dans	le	temple,	debout	devant	Dieu.	
Tout	autre	est	celui	qui	s’humilie	derrière	lui.	Celui-ci	prie	sans	même	oser	lever	les	

yeux	au	ciel.	 Il	 est	 tout	à	 son	désarroi	 intérieur.	Tout	en	 lui	 l’accuse	 ;	 tout	 le	 jette	aux	
pieds	 du	 Seigneur.	 Il	 ne	 peut	 qu’implorer	 Dieu	 d’apaiser	 sa	 colère	 envers	 lui,	 tant	 la	
conscience	de	ses	péchés	le	trouble.	À	coup	sûr,	 la	pensée	d’aller	par	surcroît	dénigrer	
son	prochain	ne	l’effleure	absolument	pas.	
Le	pharisien	et	le	publicain	sont	des	figures	communes.	Le	premier	représente	notre	

tentation	 constante	 de	 nous	 élever	 au-dessus	 des	 autres	 et	 de	 nous	 justifier	 nous-
mêmes,	 même	 devant	 Dieu.	 L’autre	 au	 contraire	montre	 comment	 nous	 devons	 nous	
tenir	devant	Dieu	et	devant	les	hommes,	comment	il	nous	faut	réfléchir	à	nos	péchés	et	à	
notre	état	de	pécheur.	
Ces	deux	voies	sont	 incompatibles.	Si	nous	nous	 louons,	 si	nous	nous	élevons,	nous	

nous	excluons	de	toute	communion	avec	le	prochain	et	par	là	avec	le	Seigneur.	Si	nous	
choisissons	 la	 voie	 de	 l’humilité,	 commencerait-elle	 par	 l’humiliation,	 si	 nous	 nous	
exprimons	dans	le	repentir,	le	Seigneur	entend	et	exauce	notre	prière.	
Pourtant,	 si	 l’on	 en	 croit	 l’une	 des	 traductions	 possibles	 de	 notre	 texte,	 ni	 l’un	 ni	

l’autre	de	ces	deux	hommes	ne	repart	condamné,	ni	le	pharisien	pour	son	orgueil,	ni	le	
publicain	pour	ses	prévarications.	Simplement	 l’un	redescend	du	temple	"plus	 justifié"	
que	 l’autre.	 Mais	 la	 prière	 du	 publicain	 aura	 été	 plus	 agréable	 à	 Dieu	 que	 celle	 du	
pharisien.	
À	travers	notre	prière	Dieu	juge	notre	conscience.	Les	deux	hommes	étaient	montés	

au	 temple	 pour	 prier.	 Ils	 en	 redescendent	 sous	 le	 poids	 d’un	 jugement.	 Sans	 doute	
reviennent-ils	 plus	 ou	 moins	 justifiés,	 l’un	 pour	 la	 rigueur	 de	 sa	 vie,	 l’autre	 pour	
l’humilité	de	son	cœur.	Mais,	ce	qui	plaît	à	Dieu,	c’est	un	cœur	brisé	et	broyé,	un	esprit	
humilié.	La	superbe	du	pharisien	ne	trouve	pas	d’écho	en	Dieu	;	la	détresse	du	publicain,	
si.	Et	celui-ci	se	retrouve	justifié	plus	que	l’autre.	
"Dieu	seul	est	bon	"	dit	 Jésus	au	jeune	homme	riche.	Il	est	bon	pour	les	 justes	et	 les	

méchants.	N’ayons	jamais	de	pensées	d’élévation,	ni	sur	nous-mêmes	ni	sur	nos	mérites.	
Bien	 au	 contraire	 !	 Considérons	 dans	 nos	 prières	 notre	misère	 et	mettons	 tout	 notre	
espoir	en	Dieu	seul.	Ne	nous	fions	pas	à	nos	œuvres.	Il	eut	fallu	au	pharisien	ajouter	aux	
siennes	l’humilité	du	publicain	et	dire	:	"je	suis	un	serviteur	inutile."	Le	publicain	n’avait	
rien	à	présenter,	et	pour	cause	;	il	ne	pouvait	qu’offrir	son	repentir	:	"mon	Dieu,	sois-moi	
favorable	à	moi,	pécheur."	Le	publicain	pressent	que	la	bienveillance	de	Dieu,	la	justice	
de	Dieu	seule	peut	le	sauver.	Il	se	réfugie	dans	la	miséricorde	divine	parce	qu’il	n’y	a	pas	
d’autre	salut	pour	lui.	

	



N’est-ce	pas	 là	 le	chemin	qui	 se	présente	en	ce	proche	carême	?	 Imiter	 le	pharisien	
dans	ses	œuvres,	suivre	le	publicain	dans	son	repentir	?	
Mais	notre	souci	à	nous	chrétiens	aujourd’hui,	est-il	uniquement	de	rechercher	notre	

justification	 ?	 Celle-ci	 ne	 nous	 appartient	 pas.	 Elle	 relève	 uniquement	 de	 Dieu.	 C’est	
ailleurs	qu’il	nous	faut	chercher.	
Car,	 justifiés,	 nous	 le	 sommes.	 Mais	 uniquement	 dans	 l’amour	 du	 Christ	 et	 par	

1’amour	du	Père	pour	son	Fils.	À	quoi	sert	de	donner	 tous	ses	biens,	dit	Saint	Paul	 ;	à	
quoi	sert	même	de	donner	sa	vie,	si	je	n’ai	pas	l’amour	?	À	quoi	sert	de	dire	qu’on	aime	
Dieu,	dit	 saint	 Jean,	si	 je	n’aime	pas	mon	 frère	?	Notre	repentir	est	vrai	et	nos	œuvres	
sont	 crédibles	 s’ils	 relèvent	 de	 l’amour	 du	 Christ	 qui	 a	 donné	 Sa	 vie	 pour	 le	 salut	 du	
monde.	Autrement	dit,	la	justification	que	le	pharisien	ne	pensait	même	pas	à	demander	
et	 que	 le	 publicain	 implorait	 est	 offerte	 à	 tous	 ceux	 qui	 aujourd’hui	 suivent	 le	 Christ,	
mort	et	ressuscité	pour	tous.	
Le	publicain,	lui,	avait	le	sens	du	repentir.	Un	repentir	déjà	magnifiquement	exprimé	

par	David	 :	"[...]	Ô	Dieu,	crée	en	moi	un	cœur	pur	et	renouvelle	dans	mes	entrailles	un	
esprit	 de	 droiture,	 [...]"	 Cette	 re-création	 du	 cœur,	 les	 saints	 Pères	 nous	 ont	 depuis	
appris	à	 la	demander	par	nos	 larmes,	car	 les	 larmes	du	repentir	nous	replongent	dans	
les	eaux	baptismales.	Comme	le	baptême	nous	recrée	à	 l’image	du	Sauveur,	 les	 larmes	
nous	 purifient	 à	 nouveau	 de	 nos	 fautes	 et	 renouvellent	 en	 nous	 la	 force	
résurrectionnelle	de	l’Esprit	Saint.	
En	ce	Carême	il	nous	faut	apprendre	à	nous	replonger	dans	les	eaux	de	notre	propre	

baptême	par	le	repentir,	comme	il	nous	faut	apprendre	à	aimer	comme	Jésus	nous	aime.	
Alors,	pharisiens	et	publicains	que	nous	sommes	tous,	nous	pourrons	implorer	le	salut	
du	 Christ	 notre	 Dieu,	 et	 oser	 le	 recevoir	 gratuitement	 le	 Saint	 et	 lumineux	 Jour	 de	
Pâques.	
Amen.	
	
	

Homélie	du	P.	Placide	Deseille	pour	le	
Seizième	Dimanche	de	Luc	2009	
Le	Publicain	et	le	Pharisien	

	
Avec	 ce	 dimanche	 du	 Pharisien	 et	 du	 Publicain,	 nous	

entrons		pleinement	dans	cette	période	de	préparation	au	
Grand	 Carême,	 que	 d'une	 façon	 très	 pédagogique,	 la	
liturgie	 nous	ménage	 chaque	 année.	 Dimanche	 prochain,	
nous	 entendrons	 la	 	parabole	 de	 l'Enfant	 Prodigue.	 Et	
aujourd'hui,	le	Seigneur	met		devant	nos	yeux	cette	image	
du	 publicain	 dont	 la	 prière	 humble	 	et	 repentante	
contraste	avec	celle,	orgueilleuse,	du	pharisien.	
Par	 là,	 l'Église	 veut	 nous	 faire	 comprendre	 toujours	

davantage	que	ce	qui	doit	être	l'âme	de	notre	Grand	Carême,	c'est		avant	tout	l'humilité	
et	le	repentir.	
L'humilité.	Les	saints	pères	nous	disent	que	l'humilité	n'est		pas	une	vertu	comme	les	

autres,	 une	 vertu	 parmi	 les	 autres	;	 ils	 	ont	 cette	 expression	 que	 l'on	 retrouve	 chez	
plusieurs	d'entre	 	eux	:	«	L'humilité	est	aux	autres	vertus	ce	que	le	sel	est	à	 l'ensemble	
des	mets	 d'un	 repas	»,	 Sans	 l'humilité,	 ni	 notre	 prière,	 ni	 aucune	 de	 nos	 pratiques,	 ni	
aucune	de	nos	vertus	n'auraient		de	valeur	devant	Dieu.	Et	les	saints	pères	vont	jusqu'à	
dire	que		sans	les	vertus,	sans	toutes	ces	pratiques	que	sont	le	jeûne	et		les	autres	usages	
que	nous	mettrons	en	œuvre	pendant	le	carême,	l'humilité	à	elle	seule	peut	suffire	pour	
nous	rendre	justes	devant	Dieu.	Bien	sûr	cela	ne	veut	pas	dire	qu'il	ne	faut		pas	attacher	

	



d'importance	au	 jeûne,	cela	ne	veut	pas	dire	qu'il	 	ne	 faut	pas	attacher	d'importance	à	
l'aumône,	 au	 partage	 avec	 	les	 plus	 démunis,	 mais	 tout	 cela	 n'aurait	 aucune	 valeur,	
aucune	 	saveur	 pour	 Dieu,	 si	 tout	 cela	 n'était	 pas	 assaisonné	 par	 l'humilité,	 par	 la	
conscience	 et	 la	 reconnaissance	 de	 notre	 pauvreté,	 	de	 notre	 impuissance,	 de	 notre	
incapacité	 devant	 Dieu,	 sans	 la	 	conscience	 aussi	 de	 notre	 péché	 qui	 aggrave	 encore	
notre	 impuissance	 de	 créature.	 Et	 c'est	 cela	 que	 nous	 devons	 contempler	 	dans	 cette	
image	du	Publicain.	
Ce	 Publicain	 qui	 prie	 humblement,	 qui	 prie	 prosterné,	 qui	 	prie,	 dirions-nous,	 en	

faisant	des	métanies	devant	le	Seigneur.		Car	l'humilité,	comme	le	repentir,	ce	n'est	pas	
seulement	un		sentiment	intérieur,	ce	l'est	bien	sûr,	ça	doit	l'être	avant	tout,		mais	il	faut,	
pour	que	ce	sentiment	soit	vrai,	que	ce	soit	un		sentiment	qui	imprègne	notre	cœur,	qui	
en	jaillisse,	et	non	pas		simplement	quelque	chose	de	cérébral,	d'imaginaire.	Il	faut		que	
cela	s'incarne	dans	notre	comportement,	et	c'est	pour	cela		qu'une	attitude	humble	dans	
la	 prière	 est	 tellement	 nécessaire.	 	Assurément,	 il	 est	 des	 moments	 où	 on	 peut	 prier	
debout,	car		cette	position	debout	exprime	notre	condition	de	fils	de	Dieu,		de	ressuscités	
avec	le	Christ,	mais	cette	pauvreté	qui	est	la	nôtre,	cette	conscience	de	notre	misère	de	
créatures	 pécheresses	 	devant	 Dieu,	 doit	 s'exprimer	 dans	 ces	 prostrations,	 dans	 ces	
métanies	 dont,	 surtout	 en	 carême,	 nos	 offices	 à	 l'église	 et	 nos	 prières	 en	 cellule	 sont	
ponctués.	
Le	jeûne	qui	doit	caractériser	très	particulièrement	le	Grand		Carême,	ce	jeûne	n'a	de	

sens	que	dans	la	mesure	où	il	incarne		l'humilité	de	notre	cœur.	Mais	si	notre	humilité	ne	
s'incarne	 	pas	dans	des	comportements	concrets,	ce	sera	une	humilité	 	en	 imagination,	
elle	n'aura	pas	de	réalité,	ce	sera	une	humilité		virtuelle	qui	n'aura	aucune	réalité.	Il	faut	
qu'elle	 s'incarne.	Le	 	jeûne,	 justement,	 si	nous	 lisons	 toute	 la	Bible,	 est	une	des	 façons	
	dont	le	peuple	de	Dieu	a	toujours	exprimé	son	humilité	et	son		repentir	dans	une	prière	
qui	engage	tout	son	être.	C'est	parce	 	que	tout	son	être	y	est	engagé	que	l'homme	peut	
vraiment,	à	ce		moment-là,	être	pénétré,	imprégné	dans	son	cœur	de	cette	humilité	;	elle	
ne	reste	plus	quelque	chose	d'imaginaire,	quelque		chose	d'artificiel.	
Nous	sommes	corps	et	âme,	et	notre	corps	doit	exprimer	 	nos	sentiments	pour	que	

ces	 sentiments,	 justement,	 prennent	 	corps,	 pour	 que	 ces	 sentiments	 soient	 quelque	
chose	de	réel	qui	 	engage	tout	notre	être.	Si,	pendant	le	carême,	nous	jeûnons,	ce		n'est	
pas	du	 tout	par	mépris	du	 corps	;	 si	nous	menons	une	vie	 	un	peu	austère	pour	notre	
corps,	ce	n'est	pas	du	tout	parce	qu'il		faudrait	écarter	le	corps	de	la	vie	spirituelle	;	bien	
au	contraire,	 	c'est	pour	l'y	faire	participer	;	mais	la	bonne	façon	de	l'y	faire		participer,	
ce	n'est	pas	de	 le	 flatter	et	de	 l'épanouir,	mais,	pour	 	reprendre	une	 image	d'un	grand	
auteur	spirituel	d'Occident	au		Moyen	Âge,	de	le	faire	passer	par	une	sorte	de	mort	pour	
qu'il	 	ressuscite.	 Il	 faut,	 disait	 cet	 auteur,	 que	 notre	 corps	 participe	 à	 	notre	 vie	
spirituelle,	un	peu	comme	la	semence	que	le	cultivateur	ensevelit	pour	qu'elle	ressuscite	
sous	 forme	d'une	moisson	 abondante	:	 «	Celui	 qui	 épargne	 son	 corps	montre	 qu'il	 n'a	
	pas	une	 foi	bien	vive	en	sa	résurrection	»,	Si	 la	mortification	 	du	corps	est	 importante	
dans	 notre	 vie	 spirituelle,	 si	 l'Église,	 si	 	tous	 les	 saints	 y	 ont	 toujours	 attaché	 autant	
d'importance,	 ce	 	n'est	 pas	 du	 tout	 par	 mépris	 du	 corps	;	 pas	 plus	 que	 lorsque	 le	
	cultivateur	 enterre	 la	 semence,	 ce	 n'est	 pas	mépris	 de	 la	 semence,	 bien	 au	 contraire.	
Mais	comme	le	disait	cet	auteur	spirituel	 	auquel	je	faisais	allusion,	il	y	a	un	instant	:	si	
nous	épargnons		la	semence,	si	nous	épargnons	notre	corps,	oui,	c'est	que	nous		n'avons	
pas	une	foi	bien	vive	dans	sa	résurrection.	
Toute	 cette	 ascèse	 du	 carême,	 le	 jeûne,	 l'austérité	 de	 notre	 	vie,	 tout	 cela	 est	

l'expression	de	notre	attente	de	la	résurrection,	de	notre	foi	dans	la	résurrection	de	tout	
notre	 être.	 Notre	 	corps	 doit	 participer	 à	 la	 vie	 spirituelle	 non	 pas	 en	 l'épanouissant	



simplement	selon	sa	vie	naturelle,	purement	humaine,	mais		en	le	faisant	participer	à	la	
Croix	du	Christ,	à	cette	Croix	qui		est	non	seulement	la	voie	de	la	résurrection,	mais	qui	
contient		déjà	en	elle	d'une	façon	secrète,	d'une	façon	cachée,	la	force,	la		puissance	de	la	
résurrection.	
Entrons	 dans	 le	 carême	 dans	 ces	 sentiments.	 Mais	 entrons-y	 	en	 suivant	 cette	

pédagogie	si	sage	de	l'Église	que	manifeste	ce		temps	de	préparation	au	carême	que	nous	
parcourons	 en	 ce	 	moment.	 Dimanche	 prochain,	 nous	 entendrons	 lire	 la	 parabole	 	de	
l'Enfant	 Prodigue.	 Elle	 contient	 un	 admirable	 enseignement	 	sur	 la	 conversion,	 sur	 le	
repentir.	Mais	surtout,	elle	illumine	cet		enseignement	en	nous	révélant	l'image	du	Père,	
de	 notre	 Père	 	céleste.	 Car	 l'humilité,	 le	 repentir,	 n'ont	 leur	 vrai	 sens	 que	 s'ils	
	s'accompagnent	 de	 la	 conscience	de	 cet	 amour	du	Père	 pour	 	nous,	 du	Père	 qui	 nous	
attend,	qui	attend	notre	repentir,	qui	attend	notre	retour	vers	lui,	qui	attend	le	moindre	
geste	d'humilité	et	de	confiance	de	notre	part.	Nous	devons	être	pleinement		conscients	
de	ce	que	Dieu	n'est	pas	un	Dieu	lointain,	mais	que		notre	Dieu,	le	créateur	du	monde,	le	
créateur	 de	 cet	 immense	 	cosmos	 qui	 nous	 entoure,	 est	 pour	 nous	 un	 Père,	 un	 Père	
attentif	au	moindre	mouvement	de	notre	cœur,	toujours	prêt	à		nous	accueillir	dès	qu'il	
y	 a	 un	 geste	 de	 repentir	 de	 notre	 part,	 	comme	 le	 Père	 de	 l'Enfant	 prodigue	 dans	 la	
parabole.	 Oui,	 repassons	 incessamment	 tout	 cela	 dans	 notre	 cœur,	 et	 tâchons	 de	
	traduire	 vraiment	 ces	 convictions	 dans	 notre	 vie.	 À	 notre	 Père	 	céleste,	 par	 son	 Fils	
bien-aimé,	dans	son	Esprit-Saint,	soit	la		gloire	dans	les	siècles	des	siècles.	Amen.	
	

	
Les	Homélies	du	P.	Placide	Deseille	

Sont	à	retrouver	sur	le	site	du	Monastère	de	Solan	
https://monastere-de-solan.com	

Le	recueil	La	Couronne	bénie	de	l'année	liturgique	
est	disponible	à	la	Librairie	du	Monastère	

https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie	

	
Homélie	prononcée		
par	le	père	Jean	Breck		

Dimanche	du	Publicain	et	Pharisien	2024	
Lc	XVIII,	10-14	

Au	Nom	du	Père,	du	Fils	et	du	Saint	Esprit.	
Les	paraboles	de	Jésus,	prononcées	il	y	a	deux	mille	ans,	

ont	 une	 portée	 universelle.	 Elles	 s’adressent	 à	 nous	
aujourd’hui	 autant	 qu’à	 ceux,	 juifs	 et	 autres,	 qui	 les	 ont	
entendus	 pour	 la	 première	 fois.	 La	 parabole	 est	
normalement	décrite	comme	une	brève	histoire	allégorique	
qui	transmet	un	enseignement	moral	et	spirituel.	Cette	définition	ne	commence	guère	à	
exprimer	 la	 nature	 et	 le	 but	 des	 paraboles	 du	 Christ.	 Car	 celles-ci	 sont	 conçues	 pour	
scruter	 l’esprit	 et	 l’âme	 de	 tous	 ceux	 qui	 ont	 les	 oreilles	 pour	 les	 entendre	 vraiment.	
Elles	dévoilent	les	secrets	de	notre	cœur,	dans	le	sens	qu’elles	jettent	de	la	lumière	sur	
les	péchés	que	nous	essayons	de	garder	cachés,	loin	de	la	connaissance	des	hommes,	y	
compris	nous-mêmes.	
Voilà	la	raison	pour	laquelle	l’Église	nous	invite	à	relire	trois	paraboles	de	l’Évangile	

de	saint	Luc	pour	nous	mettre	sur	le	chemin	du	Grand	Carême,	chemin	qui	mène	de	la	
mission	 de	 Jésus	 en	 Galilée,	 jusqu’à	 sa	mort	 et	 sa	 résurrection	 dans	 la	 ville	 sainte	 de	
Jérusalem.	Les	 trois	paraboles	dont	 il	 s’agit	sont	celles	du	Publicain	et	 le	Pharisien,	du	

	



Fils	Prodigue	et	du	Jugement	Dernier.		
Nous	 commençons	 aujourd’hui	 avec	 la	 parabole	 de	 deux	 personnes	 qui	 sont	 aux	

antipodes	 de	 la	 vie	 spirituelle,	 le	 Publicain	 ou	 collecteur	 d’impôts,	 et	 le	 Pharisien,	
prétendu	parangon	de	vertu.	Un	dessein	attribué	à	Rembrandt	montre	ce	dernier	debout	
au	 milieu	 du	 Temple,	 illuminé	 par	 des	 rayons	 de	 soleil	 qui	 viennent	 d’en	 haut.	 Il	
maintient	un	air	de	pieuse	arrogance,	 comme	si	Dieu	ne	pouvait	 jamais	 trouver	en	 lui	
une	faute	quelconque.	Sa	prière	est	sincère,	mais	hautement	intéressée.	À	son	insu	il	se	
condamne	par	son	orgueil.	Se	plaçant	au-dessus	d’autrui,	et	en	particulier	du	Publicain	
qui	est	entrée	au	Temple	avec	lui,	cet	homme,	qui	se	prétend	juste,	en	fait	se	condamne	
par	son	hypocrisie.		
Hormis	 le	 blasphème	 contre	 le	 Saint	 Esprit,	 l’hypocrisie	 est	 peut-être	 le	 pire	 des	

péchés	condamnés	par	Jésus.	Dans	le	chapitre	23	de	l’Évangile	de	Mattieu	nous	trouvons	
une	diatribe	brutale	de	 Jésus	 contre	des	 scribes	 et	des	Pharisiens	qui	 imposent	 sur	 le	
peuple	 de	 strictes	 règles	 qu’eux,	 ils	 n’observent	 pas,	 qui	 cherchent	 la	 première	 place	
parmi	les	hommes,	qui	ne	montrent	ni	la	justice,	ni	la	miséricorde,	ni	la	fidélité,	comme	
la	Loi	 les	préconise.	 Insensés	et	aveugles,	cherchant	 la	voie	qui	mène	vers	 le	Royaume	
des	cieux,	par	leur	hypocrisie	ils	se	prépare,	dit	Jésus,	pour	une	fin	dans	la	Géhenne.	
Dans	 cette	 image	 de	 Rembrandt,	 à	 une	 certaine	 distance	 du	 Pharisien,	 on	 perçoit,	

accroupi	dans	les	ténèbres,	la	figure	du	Publicain.	Les	publicains	étaient	détestés	par	le	
peuple	 à	 cause	 de	 leur	 métier.	 Dans	 l’emploi	 des	 Romains,	 ces	 collecteurs	 d’impôts	
pouvaient	 exiger	 du	 peuple	 tout	 ce	 qu’ils	 voulaient	 au	 nom	 de	 l’autorité	
gouvernementale,	 tout	en	gardant	une	bonne	partie	pour	eux-mêmes.	Le	système	était	
donc	plein	de	corruption.	Le	publicain	de	la	parabole	avait	la	conscience	piquée	à	cause	
des	injustices	qu’il	avait	infligées	à	ses	concitoyens.	Conscient	de	son	péché,	il	se	rend	au	
Temple	pour	déclarer	sa	repentance	devant	Dieu.	Il	n’ose	même	pas	lever	les	yeux	vers	
le	ciel.	Il	ne	peut	que	crier,	«	Mon	Dieu,	prends	pitié	du	pécheur	que	je	suis	!	».	
Chacun	 des	 deux	 hommes	 commencent	 leur	 prière	 par	 l’appel,	 «	 Mon	 Dieu	 !	 »	 La	

différence	entre	leurs	prières	est	pourtant	évidente.	Le	Pharisien	l’utilise	pour	se	vanter	
devant	Dieu,	tandis	que	le	Publicain	s’humilie,	tout	en	frappant	la	poitrine	de	remords.	
Chacun	cherchait	la	justice	devant	Dieu,	l’un	selon	ses	propres	critères	égoïstes,	l’autre	
par	la	confession	et	le	repentir.	Et	c’est	bel	et	bien	le	second,	le	collecteur	d’impôts,	qui	a	
reçu	la	grâce	et	la	bénédiction	de	Dieu.	
On	comprend	bien	la	raison	pour	laquelle	l’Église	a	choisi	cette	parabole	pour	débuter	

le	Grand	Carême.	Le	Pharisien	dit	vrai	lorsqu’il	s’adresse	à	Dieu.	Il	suit	avec	fidélité	les	
pratiques	ascétiques	et	religieuses	exigées	par	sa	secte.	Il	est	honnête,	il	jeûne	deux	fois	
par	semaine,	il	paie	la	dime	de	tout	ce	qu’il	se	procure.	Tout	cela,	néanmoins,	ne	touche	
pas	«	l’homme	intérieur	».	Tout	en	obéissant	aux	règles,	le	Pharisien	enfreint	la	Loi	par	
son	hypocrisie,	 le	pire	des	maladies	du	cœur.	Aux	yeux	de	Dieu,	 tous	 les	hommes	sont	
égaux	sur	le	plan	spirituel,	car	tous,	comme	l’affirme	le	saint	apôtre	Paul,	sont	pécheurs	
et	 donc	 privés	 de	 la	 gloire	 de	 Dieu.	 Notre	 justification	 devant	 Dieu	 ne	 vient	 pas	 par	
obéissance	 à	 la	 Loi,	 car	 c’est	 par	 la	 Loi	 que	 vient	 la	 connaissance	 du	 péché	 (Rom	
3,23.20).	La	Loi,	dit	Paul	aux	Galates,	n’est	qu’un	pédagogue,	un	précepteur	(Gal	3,24).	
C’est	 par	 elle	 que	 nous	 connaissons	 que	 nous	 sommes	 pécheurs,	 ce	 qui	 devrait	 nous	
pousser	à	confesser	nos	 fautes	pour	 trouver	 le	pardon	et	 la	 justification	que	Dieu	seul	
puisse	nous	accorder.	
Tout	 cela	 constitue	 un	 avertissement	 important	 pour	 nous,	 chrétiens	 orthodoxes,	

surtout	au	début	du	Grand	Carême.	Beaucoup	d’entre	nous	étaient	élevés	dans	un	milieu	
de	 piété	 traditionnelle,	 où	 l’observance	 des	 règles	 concernant	 le	 Carême	 était	
primordiale.	Beaucoup	de	 ceux	qui	 sont	entré	dans	 l’Orthodoxie	à	 l’âge	adulte	 suivent	



eux	aussi	les	règles	préconisées	par	la	période	du	Jeûne.	Certes,	ceci	est	bon,	approprié,	
voire	essentiel,	si	nous	allons	profiter	de	la	grâce	et	la	guérison	que	le	Carême	nous	offre.	
Pourtant,	il	est	très	important	en	suivant	la	«	loi	du	Carême	»	que	nous	nous	rappelions	
que	c’est	Dieu	seul	qui	nous	sauve	et	non	notre	conformité	à	tel	ou	tel	commandement.		
Parmi	nos	 fidèles	 il	 y	a	 ceux	qui,	quand	 ils	 sont	au	supermarché,	 lisent	 chaque	mot	

concernant	 le	 contenu	 des	 produits,	 pour	 être	 certain	 qu’ils	 ne	 contiennent	 pas	 une	
goutte	de	 lait	ou	 trace	d’œuf,	 et	qu’aucun	morceau	de	viande	ne	parait	dans	 les	 repas	
servis	à	la	maison.	Puis,	ils	se	gavent	de	quantité	de	chocolat	noir	et	d’autres	friandises	
sous	prétexte	qu’ils	sont	«	carêmiques…	»,	c’est-à-dire	qu’ils	ne	sont	pas	interdits	par	les	
règles	 du	 Jeûne.	Tous	nous	 sommes	 susceptibles	 de	 ce	 genre	de	 «	 petite	 hypocrisie	 ».	
Parfois	 nous	 sommes	 invités	 pendant	 le	 Carême	 par	 des	 amis	 ou	 membres	 de	 notre	
famille	qui	nous	servent	au	repas	des	mets	qui	ne	sont	pas	carêmiques,	et	la	question	se	
pose	:	«	Dois-je	les	consommer	ou	non	?	».	Tout	ce	que	je	peux	répondre	à	ce	propos	est	
la	parole	de	mon	évêque,	lorsqu’en	Alaska	des	gens	–	tous	indigènes	orthodoxes	–	nous	
ont	 présenté,	 la	 Semaine	 de	 la	 Croix,	 droit	 au	milieu	 du	 Carême,	 un	 somptueux	 repas	
remplis	de	cinq	sortes	de	viande.	J’ai	regardé	Vladyka	avec	un	air	de	panique.	Il	a	posé	sa	
main	 sur	 la	mienne	 et	m'a	 dit	 dans	 son	 regard	 :	 Refuser	 de	manger	 aurait	 blessé	 ces	
gens,	qui	avaient	leur	propre	calendrier	pour	commencer	le	jeûne	de	Carême.	
Les	 règles	 de	 Carême	 sont	 bonnes	 et	 appropriées.	 Mais	 il	 ne	 faut	 pas	 les	

«	absolutiser	».	 Le	but	de	 cette	période	de	 l’année	n’est	 pas	de	nous	punir,	 ni	 de	nous	
donner	de	quoi	nous	vanter	devant	Dieu	et	les	hommes.	C’est	de	rejeter	l’hypocrisie	du	
Pharisien	et	assumer	l’humilité	du	Publicain,	cet	homme	qui	ose	entrer	dans	le	Temple	
pour	se	repentir	devant	Dieu.	Lui,	il	n’a	rien	à	offrir	pour	garantir	sa	justification	ou	son	
salut.	 Et	 nous,	 non	 plus…	 Tout	 comme	 lui,	 nous	 sommes	 appelés	 à	 renoncer	 à	 nous-
mêmes	 et	 à	 nos	 capacités	 personnelles,	 et	 à	 placer	 toute	 notre	 foi	 et	 notre	 espérance	
dans	 la	miséricorde	et	 la	bonté	de	notre	Père	 céleste,	Lui	qui	 est	Source	de	pardon	et	
Source	de	vie.	
Amen	

	


