AU SERVICE DES ORTHODORES DE LANGUE FRANCAISE

" LECTURES DE ST SYMEON

DIMANCHE APRES LA THEOPHANIE ET CLOTURE DE LA FETE

Théophanie et Dimanche apreés la Théophanie

1re Antienne
v.1 Quand Israél sortit d'Egypte /
et la maison de Jacob d'un peuple barbare. Ps.113, 1
Par les priéres de la Mere de Dieu, 6 Sauveur, sauve-nous.
v.2 La Judée devint son sanctuaire /
et Israél son domaine. Ps.113, 2 Par les prieres...
v.3 Lamer le vit et s'enfuit, /
le Jourdain retournaen arriére. Ps.113, 3 Par les priéres...
v.4 Qu'as-tu, mer, a t'enfuir ? /
Ettoi, Jourdain, aretourner en arriére ? Ps.113, 5 Par les priéres...
Gloire au Pére et au Fils et au Saint-Esprit, /
et maintenant et toujours et pour les siecles des siecles. Amen. Par les priéres...

2e Antienne
v.1 J'ai aimé, car le Seigneur / exauce la voix de ma priére.
Sauve-nous, 0 Fils de Dieu,
Toi qui es baptisé par Jean dans le Jourdain, nous qui Te chantons : Alléluia.
v.2 Car il a incliné vers moi son oreille, /
je I'invoquerai tout au long de mes jours. Sauve-nous...

v.3 Les douleurs de la mort m'ont environné, et les périls des enfers sont venus sur moi ;
/j'ai éprouvé la tribulation et la douleur et j'ai invoqué le Nom du Seigneur.
Sauve-nous...

v.4 Le Seigneur est miséricordieux et juste, /
notre Dieu fait miséricorde. Sauve-nous...

Gloire au Pére et au Fils et au Saint-Esprit, ///
et maintenant... Fils unique et Verbe de Dieu...

Tropaire
A ton baptéme dans le Jourdain, Seigneur, / s'est révélée I'adoration due a la Trinité : /
car la voix du Pére te rendait témoignage / en te nommant Fils bien-aimé ; /
et |'Esprit, sous forme de colombe, /
confirmait la certitude de cette parole. /




Christ Dieu, Tu es apparu / et Tu as illuminé le monde, // gloire a toi.
v.2 Que la maison d'Israél le dise : Il est bon, car sa miséricorde est éternelle.
A ton baptéme dans le Jourdain, Seigneur...
v.3 Que la maison d'Aaron le dise : Il est bon, car sa miséricorde est éternelle.
A ton baptéme dans le Jourdain, Seigneur...
v.4 Que ceux qui craignent le Seigneur le disent : Il est bon, car sa miséricorde est
éternelle.A ton baptéme dans le Jourdain, Seigneur...

Verset d'entrée
- le diacre : Béni soit Celui qui vient au nom du Seigneur, nous vous avons bénis de la
maison du Seigneur. Le Seigneur est Dieu et Il nous est apparu.(Ps 117,26-27)
- le cheeur : Venez, adorons et prosternons-nous devant le Christ. Sauve-nous, 0 Fils de
Dieu, toi qui as été baptisé par Jean dans le Jourdain, nous qui te chantons : alleluia.

Tropaire
A ton baptéme dans le Jourdain, Seigneur, /
s'est révélée I'adoration due a la Trinité : /
car la voix du Pere te rendait témoignage /
en te nommant Fils bien-aimé ; /
et I'Esprit, sous forme de colombe, /
confirmait la certitude de cette parole. /
Christ Dieu, Tu es apparu /et Tu as illuminé le monde, //gloire a toi.
Gloire... et maintenant...

Kondakion
Tu es apparu aujourd'hui au monde entier, Seigneur, /
et ta lumiere nous a marqués de son empreinte, /
nous qui Te chantons en toute connaissance : /
Tu es venu, Tu es apparu, // Lumiere inaccessible.

Prokimenon
Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur, /
le Seigneur est Dieu, et Il nous est apparu.
v. Rendez grace au Seigneur, car Il est bon, car sa miséricorde est éternelle.

Psaume

Le Seigneur m’a dit : « Tu es mon fils ;
moi, aujourd'hui, je t'ai engendré.
« Demande, et je te donne en héritage les nations,
pour domaine la terre tout entiere.

Maintenant, rois, comprenez,
reprenez-vous, juges de la terre.
Servez le Seigneur avec crainte,

rendez-lui votre hommage en tremblant.




Epitre de la Théophanie

Tt 1l, 11-14, 111, 4-7 Tite, mon enfant, la grace de Dieu, source de
salut pour tous les hommes, s'est manifestée, nous enseignant a
renoncer a l'impiété et aux convoitises de ce monde, pour vivre
dans le siecle présent avec tempérance, justice et piété, attendant la
bienheureuse espérance et la manifestation glorieuse de notre
grand Dieu et Sauveur Jésus Christ, qui s'est livré pour nous afin de
nous racheter de toute iniquité et de purifier un peuple qui lui
appartienne en propre, zZ€lé pour le bien.

Et lorsque sont apparus la bonté de Dieu notre Sauveur et son amour pour les
hommes, ce n'est pas en vertu des ceuvres de justice accomplies par nous, mais selon sa
miséricorde, qu'il nous a sauvés par le bain de la régénération et de la rénovation en
I'Esprit saint. Cet Esprit, il I'a répandu sur nous a profusion, par Jésus Christ notre
Sauveur, afin que, justifiés par la grace du Christ, nous obtenions en espérance I'héritage
de la vie éternelle.

E NN NN AN N NN NSNS

Alléluia
v. Apportez au Seigneur, 0 fils de Dieu, apportez au Seigneur les petits des béliers.
v. La voix du Seigneur a retenti sur les eaux. Le Dieu de gloire a tonné, le Seigneur au-
dessus des eaux abondantes. Ps. 28, 1 et 3

E NN NN NN NN NN

Evangile de la Théophanie

Mt I1I, 13-17 En ce temps-la, Jésus vint de la Galilée au
Jourdain vers Jean, pour étre baptisé par lui.

Mais Jean s'y opposait, en disant: « C'est moi qui ai
besoin d'étre baptisé par toi, et tu viens a moi ! »

Jésus lui répondit: « Laisse faire maintenant, car il est
convenable que nous accomplissions ainsi tout ce qui est
juste. »

Et Jean ne lui résista plus. Des que Jésus eut été baptisé,
il sortit de 1l'eau. Et voici, les cieux s'ouvrirent, et il vit
I'Esprit de Dieu descendre comme une colombe et venir sur
lui.

Et voici, une voix fit entendre des cieux ces paroles:
« Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute
mon affection. »

LA THEOPHANIE
DE NOTRE SEIGNEUR, DIEU ET SAUVEUR JESUS CHRIST
Féte le 6 janvier
Au terme de trente années de vie cachée, pendant lesquelles, passant par tous les
stades de la vie d'un homme ordinaire, Il avait montré en sa conduite le modele de
I'humilité, de l'obéissance a ses parents et de la soumission a la Loi, notre Seigneur
Jésus-Christ inaugura son ministere public et la marche qui allait le mener jusqu'a sa
Passion, par une révélation éclatante de sa divinité. Le Pere et le Saint-Esprit rendirent
alors témoignage que Jésus est vraiment le Fils Unique de Dieu, consubstantiel au Pere,
la Seconde Personne de la Sainte Trinité, le Verbe incarné pour notre salut, le Sauveur
annoncé par les prophetes, et qu'en sa Personne la Divinité s'est unie sans mélange a
notre humanité et I'a faite resplendir de sa gloire.



C'est pourquoi cette féte du Baptéme du Christ a été appelée Epiphanie
("manifestation") ou Théophanie : c'est-a-dire manifestation de la divinité du Christ et
premiere claire révélation du mystere de la Sainte Trinité.

De Nazareth en Galilée, Jésus se rendit alors en Judée, sur les rives du Jourdain (1), la
ou saint Jean-Baptiste, sorti du désert apres trente années de préparation dans l'ascese,
la mortification de la chair et la priere, avait coutume de précher le repentir et de
baptiser dans les eaux du fleuve les Juifs qui venaient en foule, attirés par sa renommeée
de juste et de grand prophete de Dieu.

Supérieur aux ablutions et lustrations prescrites par la Loi pour la purification des
souillures corporelles (Lv 15), le baptéme de Jean n'en accordait pas pour autant la
rémission des péchés - celle-ci ne devant étre obtenue que par la Croix et le sacrifice du
Christ - ; mais, condamnant leur conduite impie et leurs transgressions par le rappel de
la proximité du Jugement divin, le plus grand parmi les enfants nés de la femme (Mt 11,
11) les amenait a la connaissance de leurs péchés, au désir du repentir et préparait les
cours a rechercher Celui dont il avait été institué le Précurseur. Moi je vous baptise dans
|'eau, disait-il, en vue du repentir ; mais Celui qui vient derriere moi est plus grand que
moi et je ne suis pas digne de délier la courroie de ses sandales (c'est-a-dire d'expliquer
le mystere de l'union de la divinité et de I'humanité) ; Lui va baptiser dans le Saint-Esprit
et le feu" (Mt 3, 11-12; Lc 3, 16; Mc 1, 8). Perdu dans la foule de ceux qui confessaient
leurs péchés et se plongeaient dans l'eau, Jésus s'avanca alors vers Jean et lui demanda
de recevoir le baptéme. Dans son amour infini des hommes, le Fils de Dieu ne se
contentait pas en effet de revétir notre chair mortelle, mais Lui, I'Innocent, I'Agneau de
Dieu sans tache, assumait méme la condition de pécheur. Celui qui, des le ventre de sa
mere, l'avait reconnu comme le Messie en sursautant de joie (Lc 1, 41), se mit a trembler
d'effroi devant une telle audace : Comment le serviteur oserait-il purifier dans I'eau le
Roi de l'univers ? Comment la créature, I'argile, aurait-elle 1'audace d'approcher le Verbe
incarné sans crainte d'étre briilée par la divinité comme la paille par le feu ? Moise et les
plus grands des prophetes ne l'avaient-ils pas aperc¢u que de loin (Ex 33, 20-23) ou sous
forme de figures et de symboles ? Comment oserait-il porter la main sur la téte inclinée
de son Créateur pour la plonger dans I'eau ? Jésus lui dit : Laisse faire pour l'instant, car
c'est ainsi qu'il nous convient d'accomplir toute justice (Mt 3, 15). De méme qu'au seuil
de sa Passion, Il intima I'ordre a Pierre de se laisser laver les pieds par Lui (Jn 13, 6-9),
de méme aujourd'hui le Christ repousse la crainte tout humaine du serviteur effrayé
devant un tel abaissement de la Divinité, et annonce ainsi que, par son Incarnation, Il est
venu non seulement pour accomplir les préceptes de la Loi, mais aussi pour introduire
une justice nouvelle et plus parfaite : celle de I'humilité, du sacrifice volontaire et de la
charité. Jean, le représentant de I'Ancienne Alliance, se soumit a I'ordre du Seigneur et
devint ainsi le ministre de cet acte inaugural de la Nouvelle Alliance.

Pur et innocent de tout péché, et par conséquent de la honte d'Adam (Gn 3, 7-11), le
Christ, nouvel Adam, descendit nu dans ce "tombeau liquide" (2), en signe de sa
prochaine descente dans les ténebres de la mort et de son séjour au tombeau. Il se
plonge dans les eaux et, conformément aux prédictions des prophetes, foule aux pieds la
puissance de Satan qui avait établi sa retraite dans leurs profondeurs (Ps 73,13: il
écrasa dans les eaux la téte des dragons), puis remonte en vainqueur, annongant ainsi sa
résurrection le troisieme jour et le relevement de 'humanité lavée de sa faute. Les cieux,
fermés par la chute du premier homme, s'ouvrirent alors au-dessus de lui et la voix du
Pere, venue d'en haut, lui porta témoignage devant tous: "Celui-ci est mon Fils bien-
aimé, qui a toute ma faveur" (Mt 3,17). Le Saint-Esprit joignit lui aussi son témoignage,
en apparaissant sous forme d'une colombe blanche - symbole de paix, de douceur et de



réconciliation entre Dieu et les hommes (Gn 8) - et désigna, comme un "doigt de Dieu",
que cet homme nu était le Fils unique du Pere incarné et que c'était bien lui, et non pas
Jean, comme le pensaient bien des Juifs, le Sauveur promis par Dieu. Par son Baptéme
dans le Jourdain, le Christ annongait ainsi a 1'avance qu'il allait délivrer I'humanité de la
mort et I'amener a la connaissance de la Sainte Trinité par sa mort et sa résurrection.

De nombreuses fois auparavant Dieu s'était en effet révélé par des prodiges, des
miracles, des signes, dans des songes et des visions, par l'intermédiaire des anges, dans
des messages inspirés a ses serviteurs les propheétes ou par ses interventions
providentielles dans I'histoire d'Israél pour éduquer, chatier ou consoler son peuple
rebelle, toujours porté a l'idolatrie et au polythéisme. C'est pourquoi Il leur manifestait
alors avec puissance son unité. "Je suis celui qui est", dit-il a Moise dans le buisson (Ex
3,14) ; et lorsqu'll se révéla dans le feu au Sinai : "Ecoute Israél : le Seigneur votre Dieu
est le seul Seigneur. Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton ame
et de toute ta force" (Dt 6,4; Mt 22,37). Mais, aujourd'hui, le Pere et le Saint-Esprit
joignent leur témoignage pour attester que cet homme remontant des eaux est le Fils
unique et Verbe de Dieu qui, par son Incarnation, nous a révélé la gloire de Dieu et nous
a fait connaitre que l'unique nature divine est ineffablement partagée, sans toutefois
étre divisée, par le Pere, le Fils et le Saint-Esprit. Le Pére est Dieu, le Fils est Dieu et le
Saint-Esprit est Dieu: non pas trois dieux, mais trois Personnes (hypostases) en une
seule nature (essence). Ils sont comme trois soleils ou trois luminaires mutuellement
transparents, unis sans étre confondus dans leur unique lumiere. Mystere des mysteres,
inaccessible a la pensée humaine et a la contemplation des anges, que le Seigneur Jésus-
Christ, par son Baptéme au Jourdain et son "baptéme" dans la mort, nous a non
seulement fait connaitre, mais dont il nous a aussi rendus participants. Le Verbe s'est
fait chair et a habité parmi nous, et nous avons contemplé sa gloire, gloire qu'il tient de
son Pere comme Fils unique, plein de grace et de vérité (Jn 1,14). Remontant vers Dieu,
apres sa résurrection des morts, pour siéger avec son corps a la droite du Pere, Il a
définitivement ouvert les cieux pour la nature humaine tout entiere et I'a rendue capable
de participer, par la grace du Saint-Esprit, a la gloire et a la lumiere commune et
éternelle de la Sainte Trinité.

Certains rapportent que cet éclat de la gloire de Dieu, cette lumiere plus lumineuse
que toute lumiere de ce monde, devint sensible au moment du Baptéme du Christ (3),
comme elle apparut le jour de la Transfiguration, car c'est dans la lumiere
resplendissante de I'humanité divinisée du Christ que nous sommes initiés a la Lumiere
de la Sainte Trinité.

"Verbe lumineux que le Pere a envoyé pour dissiper les ombres funestes de la nuit, tu
viens aussi déraciner le péché des mortels et faire surgir, par ton baptéme, des eaux du
Jourdain des fils de lumiere". (4)

C'est pourquoi la féte de la Théophanie est aussi appelée "féte des lumieres". Cette
premiere révélation de Dieu comme Trinité (Tri-Unité) est aussi la manifestation de la
vocation ultime de I'homme, appelé a devenir fils adoptif de Dieu, oint ("christ") du
Saint-Esprit et participant de la triple Lumiere par sa configuration au Christ dans le
sacrement du saint baptéme, inauguré aujourd'hui.

Dieu avait annoncé par avance a Jean que son baptéme de repentir devait prendre fin
le jour du Baptéme du Christ: "Celui sur qui tu verras I'Esprit descendre et demeurer,
c'est lui qui baptise dans I'Esprit Saint" (Jn 1, 33). Le baptéme de Jean prend donc fin en
ce jour pour laisser la place au baptéme qui sera conféré par les apotres au nom de
Jésus-Christ (Act 2, 38), et qui a désormais le pouvoir de pardonner les péchés et de
communiquer le Saint-Esprit. En se plongeant dans les eaux, devenues par la priere de



I'Eglise identiques aux eaux du Jourdain, les néophytes entrent dans 1'Eglise de la méme
maniere que le Seigneur a commencé sa vie publique ; mais plus encore, imitant sa mort
et sa descente au tombeau et devenant ainsi participants de sa résurrection, ils sont
revéetus du Christ (Gal 3, 27) et initiés a une vie nouvelle dans la lumiere de I'Esprit Saint.

Baptisés dans le Christ Jésus c'est dans sa mort que nous avons été baptisés. Nous
avons donc été ensevelis avec Lui par le baptéme dans la mort, afin que, comme le Christ
est ressuscité des morts par la gloire du Péere, nous vivions nous aussi d'une vie nouvelle
(Rm 6, 3-4).

De méme que Moise, figure du Christ, avait fait ouvrir en deux les flots de la mer
Rouge en les frappant de son baton, comme d'une croix, et, apres la traversée du peuple
a pied sec, avait fait revenir les eaux a leur état naturel, en engloutissant Pharaon et son
armée (Ex 14), de méme, lorsque Jésus descendit dans les eaux du Jourdain, celles-ci ne
purent supporter le feu de sa divinité et, conformément aux paroles des prophetes, elles
retournerent en arriere (Ps 113, 3), c'est-a-dire renverserent les lois de la nature
corrompue a la suite du péché d'Adam. Porteuses de mort et de corruption, séjour des
esprits impurs, lors de la descente en elles du Soleil de Justice, les eaux devinrent
porteuses de lumiere et de purification des péchés. (5)

"Tu as écrasé la téte des démons en inclinant la téte devant le Précurseur et, descendu
dans les flots, tu as illuminé l'univers, pour qu'il te glorifie, Sauveur, illumination de nos
ames." (6)

En relevant avec lui I'humanité assise dans les ténebres de la mort et en l'amenant a
la connaissance de la lumiére de la Trinité, le Seigneur bouleverse et transforme
aujourd'hui en profondeur les lois du monde sensible et du cosmos. Comme les
prophetes l'avaient annoncé, recréé et pénétré de Lumiere dans le mystere du Christ, le
monde sensible, que symbolise le Jourdain, devient participant du salut et de la joie de
I'humanité renouvelée par le Saint-Esprit. "La terre du Jourdain se couvrira
d'abondantes fleurs et jubilera de joie... et mon peuple verra la gloire du Seigneur, la
magnificence de Dieu" (Is 35, 1-2). "Vous tous qui étes altérés, venez a la source des eaux
... Car voici ce que dit le Seigneur tout-puissant : Vous puiserez de l'eau avec joie aux
sources du salut, et vous direz ce jour-la: Chantez le Seigneur, proclamez son Nom,
annoncez sa gloire parmi les nations, rappelez que son Nom est sublime..." (Is 11 et 55).

Devenue a nouveau eau vive (Jn 4, 10), bain de la nouvelle naissance, I'eau que nous
sanctifions avant chaque baptéme, le jour de la féte de la Théophanie et en de
nombreuses autres circonstances, en y plongeant la croix et en invoquant le Saint-Esprit,
acquiert un divin pouvoir de guérison et de purification des ames et des corps. L'eau
ainsi sanctifiée devient porteuse de la puissance de la Rédemption, de la grace du Christ,
de la bénédiction du Jourdain, elle est "source d'incorruptibilité, don de sanctification,
rémission des péchés, guérison des maladies, défaite des démons...". (7)

C'est pourquoi, aprés en avoir été aspergés dans l'église, les fideles boivent
aujourd'hui de cette eau et en emplissent des flacons qu'ils emportent chez eux pour en
asperger maisons, champs, objets de la vie quotidienne... Demeurant miraculeusement
incorrompues pendant des mois et méme des années, les eaux de la Théophanie (et
toute eau sanctifiée par 'Eglise) pourront donc étre utilisées en toutes circonstances
pour parachever le renouvellement et la sanctification du monde, et faire de toute la vie
des chrétiens une perpétuelle Théophanie, une révélation de la lumiere de la gloire de
Dieu. (8)

Hiéromoine Macaire

Notes (1) A Béthanie, a 7 ou 8 km de la mer Morte. (2) Hirmos de la 1 ode du second



canon des matines de la Théophanie. (3) Une variante de I'ancienne version latine de Mt
3,15, atteste l'apparition d'une lumiere, qui effraya tous les assistants, au moment ou
Jésus était baptisé. (4) 4e ode du second canon des matines. (5) Voir I'épisode
prophétique de l'adoucissement des eaux ameres de Mara par Moise y jetant un
morceau de bois (symbole de la Croix): Ex 15. (6) Idiomele des Grandes Vépres du
6 janvier. (7) Priere de saint Sophrone de Jérusalem pour la sanctification des eaux. (8)
Conformément a la tradition ecclésiastique, 1'eau sanctifiée le jour de la Théophanie ne
peut servir a l'aspersion que le jour de la féte. Le reste de 1'année, on peut la boire, a
jeun, en cas de maladie ou lorsqu'on est empéché de recevoir la sainte Communion.
L'eau sanctifiée le 1er de chaque mois a un caractere moins officiel et peut étre aspergée

en toute occasion.
Source : Synaxaire Vie des Saints de I'Eglise orthodoxe du Hiéromoine Macaire Monastére
de Simonos Petra mont Athos

Le Synaxaire vie des Saints de I'Eglise orthodoxe

On peut se procurer le Synaxaire par correspondance
a la Librairie du Monastere de la Transfiguration
https://www.librairie-monastere.fr /vies-de-saints/287-le-synaxaire-vie-des-saints-
de-1-eglise-orthodoxe-les-6-tomes.html

Hymne
Par Syméon le Nouveau Théologien (949-1022)
« Sur ceux qui habitaient dans I'ombre,
une lumiere s’est levée »

Ta lumiere m’environne, elle me donne la vie, 6 mon Christ, car
ta vue est source de vie, ta vue est résurrection. Dire les
opérations de ta lumiere, c’est ce que je ne saurais faire, et
pourtant, ce que j'ai connu en réalité et que je connais, mon Dieu,
c’est que, méme dans la maladie, Maitre, méme dans les
afflictions et les chagrins, que je sois retenu dans les liens, dans la
faim, dans la prison, que je sois en proie aux mille souffrances, 6 mon Christ, ta lumiere,
en brillant, dissipe tout cela comme les ténebres, et c’est dans le repos, la lumiere et la
jouissance de la lumiere que m’établit soudainement ton Esprit divin. (...)

De méme en effet qu’au coucher du soleil la nuit se fait et 'obscurité, et que toutes les
bétes fauves sortent chercher leur nourriture, de méme, 6 mon Dieu, quand ta lumiere
cesse de me couvrir, aussitot l'obscurité de cette vie et la mer des pensées
m’enveloppent, les bétes des passions me dévorent, et toutes les pensées me criblent de
leur traits.

Mais lorsque de nouveau tu me prends en pitié, lorsque tu fais miséricorde, lorsque tu
prétes l'oreille a mes gémissements plaintifs, que tu écoutes mes lamentations et
accueille mes larmes, que tu daignes jeter les yeux sur mon humiliation a moi, chargé de
péchés inexpiables, 6 mon Christ, tu te fais voir de loin, comme une étoile qui se leve, tu
t'agrandis peu a peu - non que par toi-méme, par la, tu te modifies, mais c’est I'esprit de
ton serviteur que tu ouvres pour qu'’il puisse voir.

Progressivement, tu te fais voir davantage, tel le soleil, car, a mesure que l'obscurité
s’enfuit et disparait, c’est toi que je crois voir arriver, toi le partout présent, et lorsque tu
m’enveloppes tout entier, comme par le passé, Sauveur, quand tout entier tu me
recouvres, tout entier tu m’entoures, je suis libéré de mes maux, affranchi de I'obscurité.




Homélie du P. Placide Deseille
pour le dimanche apreés la Théophanie 2001

Comme nous le rapporte l'évangile que nous venons
d'entendre (Mt 4, 12-17), au moment de commencer son
ministere public apres le baptéme, le Seigneur reprend les
paroles mémes que saint Jean Baptiste adressait aux Juifs:
« Repentez-vous, parce que le royaume des cieux est proche »
(cf. Mt 3, 1-2). Le royaume des cieux, l'instauration du royaume de Dieu, c'est toute
I'ceuvre de la Rédemption ; toute cette ceuvre que le Seigneur va accomplir, d'abord par
ses enseignements, par sa parole, par ses miracles, puis, finalement, par le mystere de sa
mort et de sa Résurrection. C'est l'imminence de tous ces mysteres que le Seigneur
annongait au peuple d'Israél, et nous annonce aujourd hui.

Mais la condition pour que cette action de Dieu transforme notre monde de péché,
notre monde ou regne la mort, notre monde de ténebres, c'est notre conversion, notre
repentir. Puissions-nous accueillir ce don de Dieu, accueillir cette intervention de Dieu
dans notre vie! Intervention de Dieu qui, pour nous, s'est réalisée d'abord par le
baptéme, qui se renouvelle a chaque sacrement que nous recevons, a chaque
communion eucharistique a laquelle nous participons.

Pour que cette venue du royaume de Dieu porte en nous ses fruits, il faut nous
convertir, il nous faut accomplir ce retournement intérieur qu'est la conversion. Il arrive
quand on parle a une personne, ou quand on s'adresse a un auditoire, que ces personnes
aient l'esprit, le cceur, tellement pris par d'autres sujets, par d'autres préoccupations,
qu'elles n'entendent pas ce qu'on leur dit. Il arrive de méme que, lorsque le Seigneur
veut intervenir dans nos vies, quand le Seigneur veut nous communiquer sa propre vie,
établir son regne dans nos cceurs, que notre pensée, notre esprit soient tellement
encombrés par d'autres choses et, finalement, encombrés par les préoccupations de
notre moi, de notre égoisme, que nous soyons incapables d'accueillir ce don de Dieu.

Nous n'entendons pas la parole de Dieu, nous ne voyons pas l'intervention de Dieu
dans notre vie. Nous sommes comme sourds et aveugles a ces interventions. Il faut que
nous nous convertissions, c'est-a-dire que nous arrivions a nous vider de nous-méme, a
nous désencombrer de tous ces soucis, de toutes ces préoccupations, ces préoccupations
de notre ego qui nous rendent aveugles et sourds a l'action de Dieu dans notre vie. Mais
aujourd'hui, la lecture de cet évangile porte avec elle une grace particuliere de
conversion, car la parole du Seigneur est vivante et efficace. Ouvrons-lui donc nos
coeurs !

L'action de la grace, I'action de Dieu est indispensable pour que nous puissions faire
cette démarche de conversion, mais il faut aussi que notre liberté I'accueille. Nous avons
tout un que parce qu'il est soutenu par la grace divine, mais cette grace ne nous est
jamais refusée si nous la demandons humblement, si nous supplions le Seigneur de nous
aider a nous convertir, de nous aider a vider ainsi notre esprit de tout ce qui I'encombre,
de tout ce qui nous rend sourds et aveugles a sa parole et a son action.

C'est une transformation profonde de notre vie qui doit ainsi s'accomplir en nous, car
sans que nous en ayons réellement conscience, nous sommes tous ainsi encombreés.

Quand le Seigneur a proclamé les Béatitudes, il a dit en premier lieu : « Bienheureux
ceux qui ont une ame de pauvre » (Mt 5, 3), ceux dont le coeur est pauvre, est vide de ces
fausses richesses que sont lI'amour de nous-méme, l'amour des choses purement
terrestres. Il faut que nous soyons vraiment des pauvres, comme ces pauvres qui si




souvent s'expriment dans les Psaumes, ces pauvres qui ont a I'égard de Dieu une ame de
mendiants, qui n'ont aucune confiance dans leurs propres richesses, qui reconnaissent
qu'ils n'ont rien, qu'ils sont démunis de tout.

C'est cela que le Seigneur attend de nous. Se convertir, c'est accéder a cette humilité
radicale qui nous fait reconnaitre notre pauvreté, notre misere intérieures et qui fait
qu'alors nous sommes véritablement accueillants aux dons de Dieu.

C'est tout le drame de notre vie : le Seigneur sans cesse vient frapper a la porte de
notre cceur, et cette porte, bien trop souvent, reste fermée a cause de cet encombrement
intérieur, a cause de ces fausses richesses auxquelles nous sommes attachées.

En ce temps liturgique qui succede aux grandes fétes de Noél et de la Théophanie, et
qui va nous acheminer vers Paques, pendant ce temps béni du caréme qui va bient6t
commencer et qui est consacré plus que tout autre au repentir, a ce retournement
intérieur, a cette entrée dans ce mystere de pauvreté auquel le Seigneur nous convie,
puissions-nous vraiment, progressivement, ouvrir notre cceur, devenir vraiment des
pauvres, des mendiants devant le Seigneur. Et alors, il pourra nous combler de sa grace,
nous combler de la lumiere de sa Résurrection.

A lui soit la gloire dans les siécles des siécles. Amen.

Homélies du Pére Boris Bobrinskoy
Les tentations au désert
Dimanche apreés la Théophanie 2003
29e dimanche apres la Pentecote - 17e apres la Croix
(Eph 1V, 7-13; Mt IV 12-17)

Au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit.

Nous venons de célébrer, dimanche dernier, la féte de la
Théophanie, c'est-a-dire la célébration du baptéme de Notre
Seigneur Jésus Christ dans le Jourdain. Quand, poussé par
I'Esprit Saint, Il vint au Jourdain. Il fut reconnu dans 1'Esprit
Saint par Jean Baptiste et regut le baptéme, confirmé par la voix du Pere et la descente
de I'Esprit sous forme de colombe. Dans I'Evangile d’aujourd’hui, il est question du début
du ministere public de Jésus, de sa prédication dans laquelle il reprend les paroles de st
Jean Baptiste, déja emprisonné a ce moment la : « Repentez-vous, car le Royaume de Dieu
est proche. »

Mais le voudrais vous parler plutot de la période de quarante jours, justement située
entre le baptéme du Sauveur au Jourdain et le début de Sa prédication évangélique. Il
s'agit des quarante jours passés dans le désert ou Jésus est tenté par le démon. Les trois
évangélistes synoptiques nous parlent de cette retraite au désert. Matthieu et Luc en
détail, et Marc d'une maniere concise.

On ne peut pas comprendre cette période sans la situer par rapport au baptéme de
Jésus. C'est saint Jean 1'Evangéliste qui nous donne la clé de ce baptéme. Lorsque saint
Jean Baptiste voit Jésus s'approcher, de loin déja il Le reconnait. De méme qu'il avait
tressailli d’allégresse dans le sein d’Elisabeth, il y a la aussi un tressaillement de joie
dans celui qui dit : « Voici ’Agneau de Dieu qui prend le péché du monde ».

Cette déclaration, je crois, peut étre considérée comme la clé du baptéme, car dans ce
baptéme Jésus descend dans l'eau et prend sur Lui le péché, c'est-a-dire non pas tel ou
tel péché mais toute I'horreur, toute la pollution, toute I'accumulation des péchés, de la
misere et de l'iniquité de toute la race d'Adam, depuis le commencement et jusqu'a la fin
des temps. Tout cela est en effet déposé par ceux qui venaient recevoir le baptéme de




pénitence de Jean. Mais par le fait méme de la descente dans I'eau du Seigneur, 1'eau est
exorcisée dans ses profondeurs. Ceci annonce évidement I'exorcisation finale, celle de la
Passion et de la Paque, car la Paque ultime du Christ est, comme il le dit Lui-méme, un
baptéme.

Si les eaux et le cosmos tout entier sont déja renouvelés et exorcisés, nous pouvons
penser que le pouvoir et l'empire de Satan sont ébranlés eux aussi dans leurs
profondeurs. On peut dire que les forces du mal étaient inquietes des événements, car
elles ne savaient pas encore clairement l'identité de Celui qui est descendu dans 1'eau, de
Celui sur lequel a reposé I'Esprit et a qui s'est fait entendre la parole du Pere : « Celui-ci
est Mon Fils bien-aimé en qui j'ai mis toute ma bienveillance. »

Il fallait donc que le méme Esprit qui avait poussé Jésus au baptéme au Jourdain, le
poussat dans le désert « pour y étre tenté » pendant ces mystérieuses quarante journées
et quarante nuits de priere totale et de jeline total. Il est écrit que Jésus ne mangea pas et
que vers la fin de ces quarante jours, il eut faim. Alors, est-il dit dans Matthieu et Luc,
Satan se présenta devant Lui. Le prince de ce monde, le prince des ténebres se présente
devant Lui et nous ne pouvons pas imaginer l'intensité de ce dialogue. Aucun de nous ne
pourrait supporter la vision de ces forces de mal, capables de détruire la terre si elle
n'était pas protégée par la parole et I'amour de Dieu.

Et c'est alors que le Tentateur tente Jésus des trois manieres qui nous sont bien
connues. La premiere tentation est celle du pain, c'est-a-dire des nourritures terrestres.
Jésus répond que « I'homme ne vivra pas de pain seul mais de toute parole venant de la
bouche de Dieu. » En effet, a partir du moment ou nous nous nourrissons de la parole de
Dieu et que nous accomplissons Sa volonté, aucun cheveu ne peut tomber de notre téte
et Dieu connait les besoins de chacun de nous.

La seconde tentation est celle du miracle. Satan conduit Jésus au faite du temple et lui
dit : « Jette-toi en bas, car il est écrit : * Il donnera des ordres a ses anges a ton sujet, ils te
porteront sur les mains de peur que ton pied ne heurte contre une pierre’. Jésus lui
répond : « Tu ne tenteras pas le Seigneur ton Dieu ». Nous sommes, nous-mémes, tentés
de penser que le merveilleux peut suffire a faire descendre la grace de Dieu, a satisfaire
tous nos besoins et méme a convertir les cceurs humains par, justement, une sorte
d'action superficielle mais spectaculaire.

Et puis vient la troisieme tentation. Satan lui présente tous les royaumes de la terre
qui, déclare-t-il, lui appartiennent: « Je te donnerai tout cela, toute cette gloire, si, te
prosternant devant moi, tu m'adores. »

Jésus lui répond : « Retire-toi Satan, car il est écrit : ' Tu adoreras le Seigneur ton Dieu
et tu le serviras lui seul’. » Alors le diable le quitte, ou s'éloigne « pour un temps ».

Ces tentations qui sont celles du Sauveur sont spécialement celles de I'homme, celles
du chrétien comme celles de I'Eglise. Nous sommes constamment tentés par les biens de
ce monde, par les compromissions et aussi par |'orgueil et par 'idolatrie des choses de la
terre. Il fallait donc que Jésus soit tenté, que le second Adam passe par des tentations
infiniment plus puissantes que celles présentées au premier Adam par le serpent au
Paradis. Il fallait que Jésus soit tenté, mais qu'll puisse sortir victorieux dans son combat
contre Satan. Comme le dit toujours 1'Evangile de saint Jean : « La Lumiére luit dans les
ténebres et les ténéebres ne l'ont point saisie ». Les ténebres cherchent constamment a
saisir la Lumiere, a la détruire. Mais la Lumiere du Christ est plus forte que les ténebres.
Tout ceci a évidemment une signification considérable pour notre propre vie, car nous
aussi nous sommes tentés. Pourtant le Seigneur nous rappelle par l'apdtre Jacques que
nul, s'il est tenté, ne dise : « C'est Dieu qui me tente. » Car le mal est étranger a Dieu, ce
n'est pas Dieu qui nous tente. Cependant nul homme n'est a 1'abri des fleches et des



tentations du Malin, c'est-a-dire de Satan. Lorsque nous demandons au Seigneur dans la
priere Notre Péere, « ne nous induis pas, ne nous fais pas entrer en tentation », il ne s'agit
pas des petites tentations ordinaires de notre existence quotidienne - dans ce combat
nous avons la force de la grace de Dieu - mais il s'agit, on peut le dire, de la grande
épreuve, de la tentation fondamentale du chrétien engagé dans un monde asservi
aujourd'hui encore a la Béte, lorsque la fidélité du chrétien vis-a-vis de Dieu est de
nouveau et de nouveau remise en question.

Par conséquent, cette épreuve de tentation est nécessaire, mais nous prions le
Seigneur de ne pas y succomber.

L'Esprit Saint Lui-méme nous y conduit, mais il nous y conduit en dégageant de notre
propre cceur toutes les forces de mal qui dorment en nous.

Lorsque nous devenons capables de les voir et de les reconnaitre pour telles, alors le
combat véritable peut s'annoncer. Néanmoins soyons assurés que le Seigneur ne
permettra jamais que nous soyons tentés au-dela de nos propres forces.

Comme le dit saint Paul dans I'Epitre aux Corinthiens : « Dieu est fidéle, Il ne permettra
pas que vous soyez tentés au-dela de vos forces. Avec la tentation, Il vous donnera le moyen
d’en sortir et la force de la supporter. »

Que cela nous donne véritablement le sentiment a la fois que nous sommes tous,
chacun de nous, engagés dans un combat véritable, dans un face-a-face sérieux, dans un
duel dans le quotidien de notre existence avec les forces de mal et a la fois que le
Seigneur est en nous, que le Seigneur nous porte et que nous sommes appelés a
participer a Sa victoire. Et si nous participons a Sa victoire, la grace de Dieu agit en nous,
elle rayonne en nous et nous sommes capables non seulement d'étre nous-mémes,
victorieux de toutes les épreuves et de toutes les embiiches qui nous guettent a chaque
pas, mais nous sommes aussi capables de soutenir nos fréeres.

Les Péres de I'Eglise nous le rappellent : « Celui qui tombe entraine d’autres avec lui
dans sa chute et celui qui s’éléve entraine lui aussi d'autres avec lui dans sa montée. »

Le Christ, quant a Lui, est monté seul au ciel a I'Ascension, mais - c'est sur cela que je
terminera - Il a dit: « Lorsque je serai élevé de terre, j'attirerai tous les hommes a moi. »
Chacun de nous est donc élevé de terre avec le Seigneur et dans ce mouvement
d'ascension céleste nous entrainons de terre d'autres hommes qui sont attirés avec nous
vers le ciel.

Amen.



