
	
	

	
Première	épître	du	saint	apôtre	Paul	à	Timothée	

1Tm	 IV,	 9-15	 Mon	 enfant	 Timothée,	 elle	 est	 sûre,	 cette	
parole,	et	digne	de	créance	absolue	:	c'est	même	pour	cela	que	
nous	peinons	et	 combattons,	parce	que	nous	avons	mis	notre	
espérance	 dans	 le	 Dieu	 vivant,	 qui	 est	 le	 Sauveur	 de	 tous	 les	
hommes	et	surtout	des	croyants.	Cela,	proclame-le,	enseigne-le.	
Que	personne	ne	méprise	 ton	 jeune	âge	:	 sois	au	contraire	un	
modèle	 pour	 les	 croyants	 par	 ta	 façon	 de	 parler,	 ton	
comportement,	 ta	 charité,	 ton	 esprit,	 ta	 foi,	 ta	 pureté.	 En	
attendant	que	 je	vienne,	consacre-toi	à	 la	 lecture,	à	 l'exhortation,	à	 l'enseignement.	Ne	
néglige	 pas	 le	 don	 spirituel	 qui	 est	 en	 toi,	 ce	 charisme	 conféré	 par	 les	 paroles	 qu'ont	
prononcées	 sur	 toi	 les	 prophètes	 de	 la	 communauté	 tandis	 que	 le	 collège	 presbytéral	
t'imposait	les	mains.	Cela,	tu	dois	le	prendre	à	cœur	et	t'y	consacrer	tout	entier,	afin	que	
tes	progrès	soient	manifestes	pour	tous.	

	
Commentaire	patristique	de	l'épître	

par	saint	Jean	Chrysostome	
Il	 est	 des	 objets	 qui	 ont	 besoin	 de	 prescriptions,	 et	

d'autres,	d'enseignement.	
Si	donc	vous	commandez	 là	où	 il	 faut	 instruire,	vous	

vous	 rendrez	 ridicule,	 et	 il	 en	 sera	 de	 même	 si	 vous	
enseignez	 là	 où	 il	 faut	 commander.	 Ainsi,	 ne	 pas	 être	
pervers,	 il	 ne	 faut	 pas	 l'enseigner,	 mais	 l'ordonner,	
l'interdire	 avec	 une	 grande	 énergie	;	 ne	 pas	 judaïser,	
c'est	matière	à	prescription.	
Mais	 si	 vous	 dites	 que	 l'on	 doit	 répandre	 ses	 biens,	

garder	la	virginité,	si	vous	discourez	sur	la	foi,	alors	il	faut	un	enseignement.	
Aussi	Paul	établit-il	les	deux	choses	:	"Prescris	cela	et	enseigne-le",	dit-il.	Par	exemple,	

si	quelqu'un	porte	des	amulettes	ou	quelque	objet	semblable,	et	sait	qu'il	fait	mal,	c'est	
de	prescription	qu'il	a	besoin	;	s'il	l'ignore,	c'est	d'instruction.	
"Que	 personne	 ne	 méprise	 ton	 jeune	 âge",	 dit-il.	 Vous	 voyez	 que	 le	 prêtre	 doit	

prescrire,	 parler	 avec	 énergie	 et	 non	 toujours	 enseigner.	 La	 jeunesse	 est	 souvent	
méprisée	par	 le	préjugé	commun	;	c'est	pourquoi	 il	dit	:	"que	personne	ne	méprise	ton	
jeune	âge.".	
Car	il	faut	que	celui	qui	enseigne	soit	honoré.	
—	Mais,	dira-t-on,	que	devient	le	mérite	de	la	modération	et	de	la	condescendance,	si	

l'on	 est	 défendu	 contre	 le	 mépris	?	 Dans	 ces	 choses	 qui	 le	 concernent	 lui	 seul,	 qu'il	
souffre	 le	 mépris	;	 car	 c'est	 ainsi	 que	 par	 la	 longanimité,	 l'enseignement	 chrétien	 se	
perfectionne	;	mais,	pour	ce	qui	regarde	le	prochain,	il	n'en	doit	plus	être	de	même,	car	

AU SERVICE DES ORTHODOXES DE LANGUE FRANÇAISE 

 

LECTURES DE ST SYMÉON 
 

 
DIMANCHE DE ZACHÉE 

	

	



ce	ne	 serait	 plus	modération,	mais,	 indifférence.	 S'il	 tire	 vengeance	des	 injures	 qu'il	 a	
reçues,	des	insultes,	des	trames	ourdies	contre	lui,	on	a	raison	de	le	blâmer	;	mais,	quand	
il	s'agit	du	salut	d'autrui,	qu'il	parle	avec	autorité,	qu'il	unisse	l'énergie	à	la	prévoyance	:	
c'est	d'énergie	qu'il	est	alors	besoin	et	non	de	douceur,	afin	d'éviter	un	dommage	public.	
Il	n'y	a	pas	d'ailleurs	de	moyen	terme	:	"Que	personne	ne	méprise	ton	jeune	âge"	c'est	

qu'en	effet,	si	l'on	mène	une	vie	contraire	à	la	légèreté	de	cet	âge,	au	lieu	du	mépris	on	
s'acquiert	une	haute	estime.	
"Mais	soyez	l'exemple	des	fidèles	par	vos	paroles,	vos	relations,	votre	charité,	votre	foi,	

votre	chasteté	;	vous	montrant	en	toutes	choses	un	modèle	de	bonnes	œuvres."	
C'est-à-dire,	 soyez	 un	 parfait	modèle	 de	 conduite,	 et	 comme	 une	 image	 offerte	 aux	

regards	de	tous,	une	loi	vivante,	une	règle,	un	exemplaire	de	bonne	vie,	car	tel	doit	être	
celui	qui	enseigne.	
"Par	la	parole"	:	qu'elle	soit	donc	empreinte	d'affabilité	dans	vos	relations,	dans	la	foi	

orthodoxe,	la	charité,	la	réserve.	
"En	attendant	que	je	vienne,	consacre-toi	à	la	lecture,	à	l'exhortation,	à	l'enseignement."	
L'apôtre	 ordonne	 à	 Timothée	 de	 s'appliquer	 à	 la	 lecture.	 Écoutons-le	 tous	 et	

apprenons	à	ne	pas	négliger	la	méditation	des	choses	divines.	
Il	dit	aussi	:	"en	attendant	que	je	vienne."	Voyez	comment	il	le	console,	car	ce	disciple	

orphelin	devait	chercher	son	maître.	
"Ne	néglige	pas	 le	don	spirituel	qui	est	en	toi,	qui	 t'a	été	conféré	par	une	 intervention	

prophétique	accompagnée	de	l'imposition	des	mains	du	collège	des	presbytres.".	C'est	de	la	
grâce	d'enseigner	qu'il	parle.	
"Méditez	ces	choses,	arrêtez-y	votre	esprit".	
Voyez	 comment	 il	 revient	 auprès	de	Timothée	 sur	 les	mêmes	exhortations,	 voulant	

montrer	que	tel	doit	être	l'objet	principal	du	zèle	de	celui	qui	enseigne.	
"Veille	sur	toi	et	sur	ton	enseignement,	ne	t'en	laisse	pas	distraire".	 C'est-à-dire,	 veille	

sur	toi-même	et	enseigne	les	autres.	
"Car	 en	agissant	ainsi,	 vous	 vous	 sauverez,	 vous	 et	 ceux	qui	 vous	 écoutent	 (dit-il	 plus	

loin	au	verset	16)".	Car	celui	qui	se	nourrit	des	paroles	de	l'enseignement	en	recueille	le	
premier	 les	 fruits	:	 en	 avertissant	 les	 autres,	 il	 atteint	 son	 propre	 cœur.	 Ce	 que	 dit	
l'apôtre,	 il	 ne	 le	 dit	 pas	 à	Timothée	 seul,	mais	 à	 tous.	 S'il	 parle	 ainsi	 à	 un	homme	qui	
ressuscitait	les	morts,	que	pourrons-nous	répondre	?	
Le	 Christ	 a	 dit	:	 "Semblable	 à	 un	 père	 de	 famille	 qui	 tire	 de	 son	 trésor	 des	 choses	

nouvelles	et	anciennes."	
Et	 le	bienheureux	Paul	dit	à	son	tour	:	"Afin	que,	par	la	patience	et	la	consolation	des	

Écritures,	 nous	 possédions	 l'espérance."	 Surtout	 il	 l'a	 pratiqué	 lui-même,	 lorsqu'il	
s'instruisait	de	la	loi	de	ses	pères	auprès	de	Gamaliel,	en	sorte	que	depuis	lors	il	avait	dû	
s'appliquer	à	la	lecture	;	il	s'adressait	sans	doute	les	avertissements	qu'il	adressa	depuis	
à	autrui.	Vous	 le	voyez	sans	cesse	citer	 les	 témoignages	des	prophètes	et	en	scruter	 le	
sens	caché.	Ainsi	Paul	s'appliquait	à	la	lecture,	et	ce	n'est	pas	un	mince	profit	que	celui	
qu'on	peut	tirer	des	Écritures	;	mais	aujourd'hui	nous	les	négligeons.	
—	 "Afin	 que	 tes	 progrès	 soient	manifestes	 à	 tous".	 Vous	 voyez	 qu'il	 voulait	 que	 son	

disciple	devînt,	sur	ce	point	aussi,	grand	et	digne	d'admiration,	mais	que	Timothée	avait	
encore	besoin	de	cet	avis.	
"Afin	 que	 tes	 progrès	 soient	 manifestes	 à	 tous"	;	 non	 seulement	 dans	 sa	 conduite,	

mais	dans	les	discours	de	son	enseignement.	
"Ne	réprimandez	point	un	ancien",	dit-il	plus	loin	.	
Veut-il	 ici	parler	d'un	prêtre	?	Je	ne	le	pense	pas	:	 il	parle	de	tout	homme	avancé	en	

âge.	



Mais	quoi	!	S'il	a	besoin	d'être	redressé	?	Comportez-vous	envers	lui,	suivant	l'avis	de	
Paul,	comme	envers	un	père	qui	aurait	commis	une	faute,	parlez-lui	de	la	même	façon.	
"Reprenez	 les	 femmes	 âgées	 comme	 des	mères,	 les	 jeunes	 gens	 comme	 des	 frères,	 les	

femmes	jeunes	comme	des	sœurs,	en	toute	chasteté".	
La	chose	est	pénible	de	sa	nature,	 je	dis	 la	nécessité	de	reprendre	;	elle	 l'est	surtout	

quand	il	s'agit	d'un	vieillard	;	et,	si	c'est	un	jeune	homme	qui	doit	le	faire,	il	est	trois	fois	
exposé	à	 l'accusation	de	témérité.	La	rudesse	du	fond	est	adoucie	par	 la	douceur	de	 la	
forme.	Car	il	est	possible	de	reprendre	sans	blesser,	si	 l'on	veut	s'y	appliquer	;	 il	y	faut	
une	 grande	prudence,	mais	 on	 le	 peut.	 "Les	 jeunes	 gens	 comme	des	 frères".	 Pourquoi	
l'apôtre	lui	donne-t-il	ici	cet	avis	?	Il	fait	entendre	par	là	que	la	jeunesse	est	fière.	Il	faut	
donc	là	aussi	adoucir	la	réprimande	par	la	modération	du	langage.	"Les	femmes	jeunes	
comme	des	sœurs".	
Et	il	ajoute	:	"En	toute	chasteté".	
N'évitez	pas	seulement	des	relations	coupables,	mais	toute	occasion	de	soupçon.	
Comme	 les	 rapports	 avec	 les	 jeunes	 femmes	 y	 échappent	 difficilement,	 mais	 que	

l'évêque	doit	en	avoir,	il	ajoute	:	"En	toute	chasteté".	
Mais,	Paul,	pourquoi	adresser	cette	prescription	à	Timothée	?	
Je	le	fais,	répond-il,	parce	qu'en	m'adressant	à	lui	je	parle	à	toute	la	terre.	
S'il	parle	ainsi	à	Timothée,	que	chacun	de	nous	comprenne	ce	qu'il	doit	être,	évitant	

toute	occasion	de	soupçon	et	ne	donnant	pas	 l'ombre	d'un	prétexte	à	ceux	qui	veulent	
nous	calomnier.	
	

Alleluia	
v.	En	Toi,	Seigneur,	j'ai	mis	mon	espérance,	
que	je	ne	sois	pas	confondu	pour	l'éternité.	

v.	Sois	pour	moi	un	Dieu	protecteur,	
une	maison	de	refuge,	pour	me	sauver.	Ps.	30,	2	et	3	

	
Zachée	

Lc	XIX,1-10	 Jésus,	 étant	 entré	 dans	 Jéricho,	 traversait	 la	
ville.	
Et	 voici,	 un	 homme	 riche,	 appelé	 Zachée,	 chef	 des	

publicains,	 cherchait	 à	 voir	 qui	 était	 Jésus	;	 mais	 il	 ne	
pouvait	y	parvenir,	à	cause	de	la	foule,	car	 il	était	de	petite	
taille.	
Il	courut	en	avant,	et	monta	sur	un	sycomore	pour	le	voir,	

parce	qu'il	devait	passer	par	là.	
Lorsque	 Jésus	 fut	arrivé	à	cet	endroit,	 il	 leva	 les	yeux	et	

lui	 dit	:	 «	Zachée,	 hâte-toi	 de	 descendre	;	 car	 il	 faut	 que	 je	
demeure	aujourd'hui	dans	ta	maison.	»	
Zachée	se	hâta	de	descendre,	et	le	reçut	avec	joie.	Voyant	cela,	tous	murmuraient,	et	

disaient	:	«	Il	est	allé	loger	chez	un	homme	pécheur.	»	
Mais	 Zachée,	 se	 tenant	 devant	 le	 Seigneur,	 lui	 dit	:	 «	Voici,	 Seigneur,	 je	 donne	 aux	

pauvres	 la	moitié	de	mes	biens,	 et,	 si	 j'ai	 fait	 tort	de	quelque	chose	à	quelqu'un,	 je	 lui	
rends	le	quadruple.	»	
Jésus	lui	dit	:	«	Le	salut	est	entré	aujourd'hui	dans	cette	maison,	parce	que	celui-ci	est	

aussi	un	fils	d'Abraham.	
Car	le	Fils	de	l'homme	est	venu	chercher	et	sauver	ce	qui	était	perdu.	»	
	

	



Commentaire	patristique	par	Saint	Ephrem	(v.	306-373)	
«	Aujourd'hui,	le	salut	est	arrivé	pour	cette	maison	»	
Zachée	 priait	 ainsi	 dans	 son	 cœur	:	 «	Bienheureux	 celui	 qui	

est	 digne	 de	 recevoir	 ce	 Juste	 dans	 sa	 demeure	».	 Notre	
Seigneur	 lui	 a	 dit	:	 «	Vite,	 descends,	 Zachée	!	»	 Celui-ci,	 voyant	
que	le	Seigneur	connaissait	sa	pensée,	a	dit	:	«	Puisqu'il	connaît	
cela,	 il	 connaît	 aussi	 tout	 ce	 que	 j'ai	 fait	».	 C'est	 pourquoi	 il	 a	
déclaré	:	 «	Tout	 ce	 que	 j'ai	 acquis	 injustement,	 je	 le	 rends	 au	
quadruple	».	
«	Vite,	 descends	 du	 figuier,	 car	 je	 vais	 séjourner	 chez	 toi.	»	

Grâce	 à	 ce	 second	 figuier,	 celui	 de	 ce	 chef	 des	 publicains,	 le	
premier	figuier,	celui	d'Adam,	tombe	dans	l'oubli,	et	le	nom	d'Adam	est	également	oublié	
grâce	au	juste	Zachée…	:	«	Aujourd'hui,	la	vie	a	paru	dans	cette	maison	»	Par	sa	prompte	
obéissance	 celui	 qui	 hier	 n'était	 qu'un	 voleur,	 aujourd'hui	 est	 devenu	 un	 bienfaiteur	;	
celui	qui	hier	était	un	collecteur	d'impôts,	aujourd'hui	devient	un	disciple.	
Zachée	 a	 laissé	 la	 loi	 ancienne	;	 et	 il	 est	monté	 sur	 un	 figuier	 inerte,	 symbole	 de	 la	

surdité	de	son	esprit.	Mais	cette	ascension	est	le	symbole	de	son	salut.	Il	a	abandonné	la	
bassesse	;	il	est	monté	pour	voir	la	divinité	dans	les	hauteurs.	Notre	Seigneur	s'est	hâté	
de	 lui	 faire	quitter	ce	 figuier	desséché,	son	ancienne	manière	d'être,	afin	qu'il	ne	reste	
pas	 sourd.	Pendant	que	 flambait	 en	 lui	 l'amour	de	notre	Seigneur,	 il	 a	 consumé	en	 lui	
l'homme	ancien	pour	façonner	en	lui	un	homme	nouveau.	

Saint	Ephrem	Diatessaron,	XV,	20-21	Sources	chrétiennes	121,	p.	277	
	

Homélie	de	Philoxène	de	Mabboug	
sur	l'Évangile	de	Zachée	
Le	Seigneur	a	appelé	Zachée	du	sycomore	sur	lequel	il	était	

monté,	 et	 aussitôt	Zachée	s'est	empressé	de	descendre	et	 l'a	
reçu	dans	sa	maison.	
C'était	parce	que,	 avant	même	d'être	appelé,	 il	 espérait	 le	

voir	et	devenir	son	disciple.	C'est	une	chose	admirable	qu'il	ait	
cru	en	lui	sans	que	le	Seigneur	lui	ait	parlé	et	sans	l'avoir	vu	
avec	 les	 yeux	 du	 corps,	 mais	 simplement	 sur	 la	 parole	 des	
autres.	La	foi	qui	était	en	lui	avait	été	gardée	dans	sa	vie	et	sa	
santé	naturelles.	
Et	 cette	 foi	 a	 été	 manifestée	 quand	 il	 a	 cru	 en	 Notre	

Seigneur	au	moment	même	où	il	a	appris	son	arrivée.	
La	simplicité	de	sa	foi	est	apparue	lorsqu'il	a	promis	de	donner	la	moitié	de	ses	biens	

aux	pauvres	et	de	rendre	au	quadruple	ce	qu'il	avait	pris	d'une	manière	malhonnête.	
En	effet,	si	l'esprit	de	Zachée	n'avait	pas	été	rempli	à	ce	moment-là	de	la	simplicité	qui	

convient	à	la	foi,	 il	n'aurait	pas	fait	cette	promesse	à	Jésus	et	il	n'aurait	pas	dépensé	et	
distribué	 en	 peu	 de	 temps	 ce	 qu'il	 avait	 amassé	 pendant	 tant	 d'années	 de	 travail.	 La	
simplicité	 a	 répandu	 de	 tous	 côtés	 ce	 que	 la	 ruse	 avait	 amassé,	 la	 pureté	 de	 l'âme	 a	
dispersé	 ce	 que	 la	 tromperie	 avait	 acquis	 et	 la	 foi	 a	 renoncé	 à	 ce	 que	 l'injustice	 avait	
obtenu	et	possédé	et	elle	a	proclamé	que	cela	ne	lui	appartenait	pas.	
Car	Dieu	est	 le	seul	bien	de	 la	 foi,	et	elle	refuse	de	posséder	d'autres	biens	avec	 lui.	

Tous	les	biens	sont	de	peu	d'importance	pour	elle,	en	dehors	de	ce	seul	bien	durable	qui	
est	Dieu.	Nous	 avons	 reçu	 en	nous	 la	 foi	 pour	 trouver	Dieu	 et	 ne	posséder	que	 lui,	 et	
pour	voir	que	tout	ce	qui	est	en	dehors	de	lui	ne	sert	à	rien.	
Sources	:	"Homélies"	de	Philoxène	de	Mabboug	(v440-523)	Sources	Chrétiennes	n°44bis	

	

	



Hymne	de	Saint	Grégoire	de	Narek	(v.	944-v.	1010)	
	

Je	ne	me	suis	pas	élevé	de	cette	terre	misérable,	
Comme	Zachée	le	publicain,	
Sur	l'arbre	élevé	de	la	sagesse	
Pour	te	contempler	dans	ta	divinité.	

La	courte	taille	de	l'homme	spirituel	en	moi	
N'a	pas	grandi	par	de	bonnes	œuvres	:	
Tout	au	contraire,	elle	a	diminué	sans	cesse	
Jusqu'à	me	faire	retourner	à	boire	du	lait	comme	les	
enfants	(cf	1Co	3,2).	

En	prenant	la	parabole	à	l'envers,	
Je	suis	monté	sur	l'arbre	de	la	sensualité	

Par	l'amour	des	choses	de	ce	monde	au	goût	agréable,	
Comme	un	autre	Zachée	sur	un	autre	figuier.	

De	là,	grâce	à	ta	parole	puissante,	
Fais-moi	descendre	en	hâte	comme	lui	;	
Viens	loger	dans	la	maison	de	mon	âme,	
Et,	avec	toi,	le	Père	et	le	Saint	Esprit.	

Fais	que	ce	corps	qui	a	causé	du	tort	à	mon	âme	
Lui	rende	le	quadruple	en	service	
Et	donne	la	moitié	de	ses	biens	
A	mon	libre	arbitre	appauvri,	

Afin	que	selon	ta	parole	de	salut	adressée	à	Zachée,	
Je	sois	digne	d'entendre	ta	voix	moi	aussi,	
En	étant	moi	aussi	fils	d'Abraham,	
Suivant	la	foi	de	notre	patriarche.	

Source	:	Jésus,	Fils	unique	du	Père,	SC	203	
	

Homélie	du	P.	Placide	Deseille		
Dimanche	de	Zachée	1997	

	
Quand	 nous	 entendons	 lire	 les	 textes	 des	 évangiles	 qui	

nous	 rapportent	 les	 divers	 épisodes	 de	 la	 vie	 terrestre	 du	
Seigneur,	il	faut	toujours	nous	souvenir	que	ce	ne	sont	pas	là	
simplement	des	 faits	passés.	 Certes,	 ils	 se	 sont	 accomplis	 en	
un	 lieu	 donné,	 à	 un	 moment	 précis	 de	 l'histoire,	 mais	 en	

même	 temps,	 ils	 ont	 une	 portée,	 une	 actualité,	 qui	 est	 de	 tous	 les	 lieux	 et	 de	 tous	 les	
temps.	Tous	les	actes,	comme	toutes	les	paroles	du	Seigneur	concernent	chacun	de	nous	
dans	 l'aujourd'hui	 liturgique,	 s'adressent	 à	 chacun	 de	 nous,	 à	 travers	 le	 temps	 et	
l'espace.	 Et	 comme	 le	 disent	 souvent	 les	 saints	 pères,	 qu'il	 s'agisse	 de	 Zachée,	 qu'il	
s'agisse	 d'autres	 personnages	 évangéliques	 dont	 les	 rencontres	 avec	 le	 Seigneur	 nous	
sont	 rapportées,	 en	particulier	des	bénéficiaires	des	 faveurs	 et	des	 guérisons	qui	 sont	
racontées	 par	 l'Évangile,	 nous	 sommes	 nous-même	 ces	 personnages,	 nous	 sommes	
Zachée,	nous	sommes	l'Aveugle,	nous	sommes	le	Paralytique.	
Ce	 passage	 de	 l'Évangile	 de	 saint	 Luc	 qui	 nous	 raconte	 la	 rencontre	 de	 Jésus	 et	 de	

Zachée	(Lc	19,	1-10)	concerne	donc	chacun	de	nous.	Maintes	 fois	dans	notre	vie,	nous	
pouvons	 la	 revivre.	 Dans	 ce	 récit,	 nous	 apprenons	 d'abord	 le	 désir	 de	 Zachée	 de	 voir	
Jésus.	Cet	effort	qu'il	fait	pour	cela,	est	un	effort	assez	vain.	Il	désirait	voir	Jésus,	mais	ne	

	



pouvait	le	voir,	à	cause	de	sa	petite	taille,	sinon	en	grimpant	dans	un	arbre,	l'apercevant	
ainsi	 d'une	 façon	 tout	 extérieure.	 Et	 nous,	 laissés	 à	 nous-même,	 laissés	 à	 nos	 propres	
forces,	 ne	 croyons	 pas	 pouvoir	mieux	 faire.	 Pourtant,	 si	 pécheurs	 que	 nous	 soyons,	 si	
faibles,	 si	 fragiles,	 si	 incapables	 de	 tout	 bien,	 nous	 pouvons	 toujours	 faire	 quelques	
efforts.	 Nous	 pouvons	 toujours,	 dit	 saint	 Macaire	 d'Égypte	 dans	 ses	 homélies,	 faire	
quelque	 chose,	 si	 peu	 que	 ce	 soit,	 pour	 implorer	 l'aide	 du	 Seigneur.	 Saint	Macaire	 ne	
nous	 propose	 pas	 de	 grimper	 dans	 un	 arbre	 comme	 Zachée,	mais	 de	 nous	 rouler	 par	
terre.	 Il	 nous	 donne	 comme	 exemple	 à	 suivre	 le	 petit	 enfant	 encore	 incapable	 de	
marcher	 qui	 se	 roule	 par	 terre	 pour	 supplier	 sa	mère	 de	 le	 prendre,	 de	 le	 porter,	 de	
suppléer	ainsi	à	sa	faiblesse,	à	son	impuissance.	Et	sa	mère,	touchée,	vient	le	chercher,	le	
prend	dans	ses	bras	et	l'enveloppe	de	toute	son	affection.	
Zachée,	 lui,	 est	 donc	monté	 dans	 un	 sycomore.	 Et	 le	 Seigneur,	 touché	 de	 ce	 geste,	

descend	lui-même	dans	sa	maison.	Nous	avons	là,	dans	cet	exemple	évangélique,	le	type,	
le	modèle,	de	toutes	ces	visites	du	Seigneur	que	nous	connaissons,	de	ces	moments	où	
notre	cœur	se	réchauffe,	où	notre	cœur	se	recueille	sous	la	touche	de	la	grâce,	sous	un	
mouvement	 intérieur	 qu'éveille	 en	 nous	 le	 Seigneur.	 Ce	 sont	 là	 vraiment	 des	 visites	
personnelles	du	Christ.	Toutes	les	bonnes	inspirations,	tous	les	attraits	pour	le	bien	que	
nous	 ressentons	 en	 nous	 ne	 sont	 pas	 quelque	 chose	 de	 simplement	 humain,	 ils	 sont	
véritablement	les	signes	d'une	présence,	d'une	visite	du	Seigneur.	Et	cette	visite,	il	nous	
faut	l'accueillir,	il	ne	faut	pas	qu'on	puisse	dire	de	nous	à	ce	moment-là	:	«	Il	est	venu	chez	
les	siens,	et	les	siens	ne	l'ont	pas	reçu	»	(Jn	1,	11).	Il	nous	faut	accueillir	le	Seigneur	comme	
Zachée	 l'a	 fait,	et,	comme	Zachée,	 laisser	cette	visite	nous	transformer.	Car	toute	visite	
du	Seigneur	nous	apporte	sa	force,	tout	contact	avec	lui	peut	être	pour	nous	une	source	
de	 conversion,	 une	 source	 de	 retournement	 intérieur.	 La	 vraie	 conversion,	 le	 vrai	
repentir,	 c'est	 cela,	 ce	 n'est	 pas	 simplement	 un	 sentiment	 humain,	 mais	 c'est	 ce	
retournement	intérieur,	ce	changement	total	d'esprit,	de	mentalité,	c'est	une	métanie	qui	
ne	peut	être	accomplie	que	par	la	grâce,	la	grâce	que	nous	accueillons	en	nous	laissant	
transformer	par	elle.	Il	faut,	avec	foi,	consentir	à	cette	visite	du	Seigneur,	et	consentir	à	
ce	retournement,	à	ce	bouleversement	parfois,	qu'elle	vient	opérer	en	nous.	
Cet	 évangile	 est	 lu	 très	 souvent	 peu	 de	 temps	 avant	 le	 carême,	 dans	 cette	 période	

intermédiaire	entre	la	Théophanie	et	le	début	du	temps	du	Triode.	Et	je	crois	que,	déjà,	
comme	d'autres	évangiles	que	nous	 lirons	bientôt	–	celui	du	pharisien	et	du	publicain,	
celui	de	l'enfant	prodigue	–	ces	évangiles	ont	été	choisis	par	l'Église	en	cette	période	de	
l'année,	 justement	 pour	 nous	 préparer	 à	 ce	 carême,	 à	 cette	 longue	 période	 où	 nous	
devrons	 ainsi	 nous	 laisser	 transformer	 par	 la	 grâce,	 cette	 période	 de	 repentir,	 de	
pénitence,	 qui	 est	 aussi	 une	 période	 de	 visites	 privilégiées	 du	 Seigneur.	 C'est	 à	 cette	
intention	que	ces	textes	sont	ainsi	placés	à	ce	moment	de	l'année	par	l'Église,	c'est	pour	
cela	que	des	règles	précises	déterminent	le	temps	où	ils	doivent	être	lus	à	la	liturgie.	
Oui,	demandons	au	Seigneur,	pendant	toute	cette	période	qui	nous	sépare	encore	de	

Pâques,	 de	 nous	 visiter,	 de	 nous	 transformer	 pour	 que	 nous	 puissions	 vraiment	 être	
ressuscités	toujours	davantage	avec	lui.		
À	lui	soit	la	gloire	dans	les	siècles	des	siècles.	Amen.	

	

Les	Homélies	du	P.	Placide	Deseille	
	La	Couronne	bénie	de	l'année	liturgique	

Sont	à	retrouver	sur	les	sites	•	du	Monastère	de	Solan		
https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie	

et	du	Monastère	Saint-Antoine	•	https://monasteresaintoine.fr/	
		



	
Homélie	prononcée	par	Père	René	
à	Colombelles,	le	13	février	2000	
	
La	 venue	 de	 Jésus	 à	 Jéricho	 est	 marquée	 de	 deux	

miracles.	On	ne	peut	que	 les	 rapprocher.	 Il	 s’agit	 de	 la	
rencontre	 de	 deux	 hommes	 en	 attente	 du	 Christ	 qui	
vient.	 Une	 même	 rencontre	 fut	 ou	 sera	 l’élément	
fondamental	de	chacune	de	nos	vies.	
Jésus	va	achever	son	périple	sur	 terre.	 Jéricho	est	 la	

dernière	 étape	 avant	 Jérusalem,	 avant	 l’ultime	
confrontation	 de	 Jésus	 avec	 son	 peuple,	 avec	 les	
autorités	 de	 son	peuple	 et	 avec	 la	 puissance	mortifère	
du	démon.	À	Jéricho,	 il	y	a,	comme	partout	et	 toujours,	
la	 foule	 curieuse,	 enthousiaste	 mais	 versatile.	 Des	
hommes	d’un	moment	qui	se	passionnent	pour	Jésus	pour	aussitôt	hésiter,	renoncer	et	
abandonner.	Ce	qui	n’étonne	pas	Jésus	:	"Ce	peuple	m’honore	des	lèvres,	mais	son	cœur	
est	loin	de	moi"	.	À	l’opposé,	voici	deux	hommes	:	un	aveugle	et	Zachée.	
Humainement	 ils	sont	aux	antipodes.	Le	premier	est	un	pauvre	hère,	complètement	

exposé	à	toute	forme	de	détresse	matérielle	et	corporelle,	comme	le	sont	encore	de	nos	
jours	 les	 aveugles	 de	 ces	 régions.	 Le	 second	 est	 un	notable,	 décrié,	 certes,	mais	 riche.	
Riche	 d’un	 argent	 bien	 mal	 gagné	 qui	 suscite	 envie	 et	 mépris,	 convoitise	 et	 rejet.	 Si	
opposés	 qu’ils	 soient,	 ces	 deux	 hommes	 sont,	 chez	 eux,	 des	 marginaux	mal	 acceptés,	
juste	tolérés,	et,	pour	cela	peut-être,	en	attente	d’un	renouvellement	de	leur	vie.	
Et	c’est	à	ces	deux-là	que	Jésus	va	s’adresser	au	grand	scandale	de	la	foule.	Jésus	dit	de	

Lui-même	 en	 parabole	:	 "qui	 d’entre	 nous	 qui,	 ayant	 cent	 brebis,	 s’il	 en	 perd	 une,	 ne	
laisse	les	quatre-vingt-dix-neuf	autres	au	désert	pour	aller	à	celle	qu’il	a	perdue	jusqu’à	
ce	qu’il	l’ait	retrouvée	;	et	que,	l’ayant	retrouvée,	ne	la	mette	sur	ses	épaules	avec	joie"	.	
Ainsi	chaque	être	humain	dans	sa	détresse	est	pour	Jésus	la	centième	brebis	à	sauver.	

Jésus	 est	 pour	 tous	 le	 chemin,	 la	 vérité	 et	 la	 vie.	 À	 ceux	 qui,	 comme	 le	 cerf	 altéré	 qui	
brame	après	l’eau	vive,	l’attendent	et	le	recherchent,	Jésus	va	au-devant	d’eux.	Et	ceux	là	
le	reconnaissent	à	Sa	voix,	à	Son	visage	ou	simplement	à	Son	passage.	
Alors	 l’aveugle	 devient	 voyant	 et	 le	 publicain	 repentant.	 La	 présence	 de	 Jésus	 les	

saisit.	"Fils	de	David,	aie	pitié	de	moi	!"	crie	l’aveugle	;	et	Zachée	se	précipite	ouvrir	les	
portes	de	sa	maison	et	de	son	cœur	au	Christ.	
Ce	qui	aura	compté	chez	ces	hommes,	ce	qui	compte	chez	nous	tous,	c’est	de	rester	

tendus	vers	 Jésus	avec	une	détermination	 inlassable.	L’aveugle	n’avait	qu’une	pensée	:	
recouvrer	la	vue.	Zachée	qu’une	seule	idée	:	être	libéré	du	poids	de	ses	iniquités.	L’un	et	
l’autre	 n’avait	 qu’un	 seul	 désir	:	 rencontrer	 Celui	 qui	 avait	 pouvoir	 de	 les	 sauver.	
Quelque	difficile	qu’il	 leur	fut	de	savoir	où,	quand,	comment	Jésus	passerait,	 ils	étaient	
dans	l’attente,	toujours	prêts	à	entendre	Sa	voix,	à	courir	à	Sa	rencontre.	
Heureux	 donc	 ceux	 qui	 cherchent	 de	 tout	 leur	 cœur,	 ceux	 qui	 attendent	 sans	 se	

décourager,	qui	appellent	sans	se	lasser,	ceux	qui	espèrent	contre	toute	espérance	et	qui	
n’ont	qu’un	désir	:	rencontrer	le	Christ.	Ils	sont	la	centième	brebis,	la	plus	déshéritée,	la	
plus	malheureuse,	la	plus	indigne.	Mais	c’est	de	cette	indignité	et	de	ce	désespoir	qu’ils	
puisent	leur	espérance	et	leur	foi.	Ils	restent	obstinément	des	hommes	de	désir,	jusqu’à	
ce	que	la	voix	tant	désirée	retentisse	en	leur	cœur	et	les	appelle	:	"Que	l’homme	assoiffé	
s’approche	et	que	l’homme	de	désir	reçoive	l’eau	de	la	vie,	gratuitement."	
Certes	 ceci	 n’est	 qu’un	 début.	 Il	 y	 a	 des	 hommes	 qui	 rencontrent	 le	 Christ	 et	

	



retournent	 se	 perdre	 dans	 la	 foule.	 Nous	 autres,	 redoutons	 d’entendre	 les	 paroles	 de	
Jésus	à	l’Église	d’Éphèse	:	"Ce	que	J’ai	contre	toi,	c’est	que	tu	as	abandonné	ton	premier	
amour."	
Tout	à	 l’opposé	suivons	 l’Apôtre	dans	 le	 feu	de	sa	 foi	:	 "Ayant	été	saisi	par	 le	Christ	

Jésus	 [...]	 je	poursuis	ma	course,	 oubliant	 le	 chemin	parcouru	;	 je	 vais	droit	de	 l’avant,	
tendu	de	tout	mon	être	et	 je	cours	vers	 le	but,	en	vue	du	prix	que	Dieu	nous	appelle	à	
recevoir	dans	le	Christ	Jésus."	
Le	 grand	 Carême	 approche.	 Allons	 tous	 vers	 le	 Christ	 qui	 vient.	 Que	 l’aveugle	 de	

Jéricho	 et	 Zachée	 soient	 nos	maîtres	 spirituels	!	 Allons	 vers	 le	 Sauveur	 avec	 la	même	
détermination,	sachant	qu’en	Lui	 il	n’y	a	pas	de	pécheur	qui	n’obtienne	son	pardon,	ni	
d’homme	en	détresse	son	salut.	
Persévérons	avec	détermination	:	comme	l’aveugle,	suivons	le	Christ	;	comme	Zachée,	

convertissons	notre	cœur	pour	l’amour	du	Christ	!	
Nous	qui	avons	 rencontré	 le	Christ,	parce	que	 le	Christ,	dans	Sa	 compassion	et	Son	

amour	pour	nous,	a	daigné	se	révéler	à	chacun	de	nous,	manifestons	en	acte,	face	à	ceux	
qui	nous	entourent	et	au	monde	qui	nous	regarde,	que	notre	adhésion	au	Christ	est	une	
réalité	vivante,	un	engagement	sans	retour,	une	foi	créatrice	et,	par	dessus	tout,	une	joie	
sans	fin	!	

Père	René	
Homélie	du	P.	Boris	Bobrinskoy	

32e	dimanche	après	la	Pentecôte	2008	
Zachée	

	(1Tim	4,9-15-	Lc	19,1-10)	
Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
Ce	récit	de	la	rencontre	du	publicain	Zachée	avec	le	Seigneur	est	

comme	 une	 hirondelle	 qui	 annonce	 le	 printemps	 qui	 va	 venir	
bientôt.	Nous	voici,	en	effet,	au	seuil	de	ces	quelques	semaines	de	
préparation,	nous	entrons	bientôt	dans	le	pré-carême	pascal.	
De	 cette	 extraordinaire	 rencontre	 de	 Zachée	 et	 du	 Sauveur,	 je	

retiendrai	 deux	 moments	 mais	 auparavant	 j’aimerais	 souligner	
que	c’est	 le	 récit	d’une	curiosité	bénie.	La	curiosité	bienheureuse	
et	 en	 même	 temps	 audacieuse	 de	 quelqu’un	 qui	 tout	 en	 étant	
craint,	respecté	et	riche	mais	de	petite	taille,	n’a	pas	redouté	le	rire	de	ses	proches	ni	les	
moqueries	 de	 la	 foule	 en	 grimpant	 ainsi	 sur	 un	 sycomore.	 Quelles	 que	 soient	 les	
intentions	de	Zachée,	il	faut	reconnaître	que	ce	n’est	pas	rien	de	se	conduire	ainsi.	Je	ne	
vois	pas	parmi	nous	quelqu’un	de	très	respectable	et	de	très	honoré	monter	sur	un	arbre	
à	moins	qu’il	n’ait	perdu	la	tête	et	qu’il	veuille	jouer	au	galopin.	
Pourquoi	un	comportement	si	insolite	?	L’Évangile	nous	dit	que	Zachée	avait	le	désir	

non	simplement	de	voir	Jésus,	mais	encore	de	voir	qui	était	Jésus.	Il	ne	veut	pas	voir	ce	
qui	 se	 passe,	 il	 ne	 veut	 pas	 assister	 à	 un	 spectacle,	 il	 veut	 savoir	 qui	 est	 Jésus,	 cet	
individu	 qui	 attire	 à	 Lui	 les	 foules.	 Qui	 est	 ce	 personnage	 qui	 fait	 des	miracles	 et	 qui	
annonce	la	bonne	nouvelle	du	Royaume	?	
Et	aiguillonné	par	cette	curiosité,	Zachée	ne	recule	devant	aucun	obstacle,	il	n’hésite	

pas	 à	 s’exposer	 au	 ridicule	pour	 voir	 qui	 est	 cet	 homme.	Donc	bienheureuse	 curiosité	
mais,	de	 fait,	extraordinaire	curiosité	 !	Et,	à	n’en	pas	douter,	 la	conduite	de	Zachée	est	
non	seulement	inspirée	par	le	désir	de	savoir	mais	encore,	et	surtout,	par	quelque	chose	
de	plus	fort,	de	plus	profond,	de	plus	impérieux	dont	il	est	inconscient.	
Et	Jésus	passe	près	du	sycomore.	Zachée	a	vu	le	Maître,	sa	curiosité	est	satisfaite.	Mais	

alors,	et	c’est	le	second	moment,	Jésus	lève	les	yeux	et	lui	adresse	la	parole.	



«	Zachée…	»	Ici,	je	voudrais	retenir	que,	ne	l’ayant	pourtant	jamais	vu,	Jésus	appelle	le	
publicain	par	son	nom.	Jésus	n’a	pas	besoin	qu’il	se	nomme	lui-même	car	Jésus	connaît	le	
cœur	 des	 hommes	 et	 leur	 identité	 profonde.	 En	 s’adressant	 à	 lui	 par	 son	 nom,	 Jésus	
touche	sans	doute	les	fibres	les	plus	intimes	les	plus	personnelles,	les	plus	ignorées,	les	
plus	 refoulées	 de	 Zachée.	 En	 l’appelant	 pas	 son	 nom	 Jésus	 atteint	 les	 racines	 de	 sa	
personne.	 Et	 ici	 nous	 effleurons	 aussi	 le	 mystère	 du	 nom,	 car	 le	 nom	 n’est	 pas	
simplement	une	étiquette,	le	nom	implique	une	vérité	profonde.	Lorsque	nous	est	donné	
un	nom	au	baptême,	c’est	le	Nom	de	Jésus	Lui-même	que	nous	apprenons,	c’est	le	Nom	
du	seigneur	que	nous	recevons	dans	notre	cœur.	
«	Zachée…	»	Jésus	le	nomme	par	son	nom	et,	simultanément	quelque	chose	se	passe	

dans	 le	 cœur	 de	 cet	 homme	 probablement	 asséché	 par	 l’avarice	 et	 le	 goût	 du	 profit,	
ankylosé	dans	 le	péché	et	 la	dureté.	En	un	 instant,	 comme	 la	pécheresse	aux	pieds	de	
Jésus,	comme	le	bon	larron	sur	la	Croix,	d’une	manière	fulgurante	et	définitive,	s’opère	
au	plus	profond	de	Zachée	le	retournement	de	l’âme	qui	s’appelle	conversion.	
Jésus	 le	 regarde	 et	 lui	 dit	 «	 Hâte	 toi	 de	 descendre	 car	 il	 faut	 que	 Je	 demeure	

aujourd’hui	dans	 ta	maison	».	 «	 Il	 faut	que…	»	 signifie	qu’il	 est	 absolument	nécessaire	
que	Jésus	demeure	avec	 lui	dans	sa	maison.	«	 Il	 faut	que…	»	révèle	que	cela	est	 inscrit	
dans	le	plan	de	Dieu.	Dans	les	livres	divins	est	certainement	inscrit	de	toute	éternité	que	
Zachée	doit	recevoir	 le	Seigneur	aujourd’hui.	En	un	instant,	 les	écailles	qui	aveuglaient	
ses	yeux	tombent,	son	cœur	fermé	s’ouvre,	son	cœur	de	pierre	devient	un	cœur	vivant.	
Zachée	 ne	 peut	 rien	 faire	 d’autre	 que	 se	 hâter	 de	 descendre	 et	 il	 s’empresse	 de	 Le	
recevoir	avec	joie.	Nous	assistons	à	une	transformation	véritablement	inimaginable.	Le	
cœur	de	cet	homme	endurci	se	transforme	et	il	reçoit	le	Seigneur	avec	joie.	Il	accueille	le	
Seigneur	dans	sa	maison,	dans	sa	vie,	dans	son	cœur.	
Jésus	entre	chez	Zachée	et	il	faut	rappeler	que	pour	un	homme	juste	–	et	combien	plus	

pour	 un	Maître	 –	 il	 était	 inconvenant	 d’entrer	 dans	 la	maison	 d’un	 publicain	 ou	 d’un	
pécheur.	Bien	sûr,	nous	savons	que	Jésus	a	très	souvent	partagé	le	repas	des	publicains	
et	 combien	 de	 fois	 les	 Pharisiens	 et	 les	 Saducéens	 le	 Lui	 ont	 reproché.	 Et	 c’est	
précisément	ce	qui	se	passe	 ici.	Voyant	cela	tous	murmuraient	et	disaient	 :	«	 il	est	allé	
loger	chez	un	homme	pécheur	».	
Nous	voyons	donc	qu’en	entrant	dans	cette	maison,	Jésus	donne	à	Zachée	infiniment	

plus	que	 celui-ci	 ne	pouvait	 espérer.	 Zachée	 voulait	 seulement	 voir	 qui	 est	 le	Maître	 ;	
mais	non	seulement	il	Le	voit,	mais	il	Le	voit	seul	;	non	seulement	il	Le	voit,	mais	Il	est	
tout	entier	à	lui,	Jésus	est	tout	entier	présent	dans	cette	maison,	dans	cette	famille	d’un	
homme	 pécheur.	 Ce	 don	 gratuit,	 cette	 munificence,	 cette	 prodigalité,	 cet	 amour	 sans	
limites	que	Jésus	donne	est	infiniment	plus	que	l’homme	ne	puisse	attendre	;	cet	amour	
de	Jésus	crée	un	revirement,	un	retournement,	une	joie,	une	émotion	et	tout	ce	que	nous	
appelons	par	le	mot	de	conversion	ou	de	repentir.	Conversion	ou	repentir	c’est	le	même	
mouvement.	
Et	 cette	 conversion	 n’est	 pas	 seulement	 une	 transformation	 du	 cœur	mais	 elle	 est	

aussi	 un	 bouleversement	 qui	 affecte	 toute	 l’existence	 de	 Zachée.	 Comme	 dans	 une	
explosion,	l’onde	de	choc	s’étend	dans	toutes	les	directions.	En	arrière	parce	qu’il	prend	
conscience	de	son	passé	et	réalise	toutes	les	injustices	qu’il	a	pu	commettre	:	«	Si	j’ai	fait	
tort	de	quelque	 chose	à	quelqu’un,	 je	 lui	 rends	 le	quadruple	».	Et	 en	avant	parce	qu’il	
reprend	conscience	des	priorités	:	«	Je	donne	la	moitié	de	mes	biens	aux	pauvres.	»	
Cette	 conversion	 profonde,	 ce	 retournement,	 cette	 repentance	 de	 Zachée	 est	

spectaculaire,	mais	bien	qu’elle	soit	extraordinaire,	il	nous	faut	comprendre	à	quel	point	
elle	est	essentielle	pour	nous	et	mesurer	combien	elle	nous	concerne	tous.	
Zachée	est-il	si	différent	de	nous	?	Ne	sommes-nous	pas,	 la	plupart	d’entre	nous,	 les	



uns	et	 les	autres,	ankylosés	dans	nos	habitudes	et	nos	certitudes,	embourbés	dans	nos	
richesses	 intellectuelles	 ou	matérielles.	 À	 la	 fois	 entravés	 et	 encombrés,	 au	 point	 que	
nous	ne	 laissons	pas	 toujours	 suffisamment	ni	de	 temps	ni	de	place	 au	Seigneur	dans	
notre	vie	et,	en	particulier,	dans	notre	cœur.	
Alors	l’Évangile	nous	rappelle	aujourd’hui	qu’un	geste	inacceptable	pour	le	commun	

des	mortels	comme	monter	sur	un	arbre	nous	est	parfois	nécessaire.	Pour	nous	extraire	
du	quotidien	et,	en	définitive,	sortir	de	nous-mêmes,	il	nous	faut	parfois	un	geste	de	folie.	
N’est-il	pas	nécessaire	parfois	d’agir	comme	un	fou	ou	un	galopin	pour	aller	voir	qui	est	
véritablement	le	Seigneur	et	finalement	Le	provoquer	?	
Et	 le	 Seigneur	 aime	 être	 provoqué,	 Il	 aime	 qu’on	 Le	 recherche	 par	 un	 acte	 insensé	

quand	 nous	 ne	 pouvons	 plus	 rien	 faire	 d’autre	 que	 de	 sortir	 de	 nous-mêmes.	 Il	 aime	
qu’on	 Le	 rencontre	 en	 acceptant	 de	 ne	 plus	 être	 nous-mêmes	 quand	 nous	 presse	
l’urgence	 de	 chercher	 le	 Seigneur	 pour	 voir	 qui	 Il	 est.	 Il	 aime	 qu’on	 L’accueille	 sans	
arrière-pensées	lorsque	nous	Le	reconnaissons	et	que	Lui-même	aussi	nous	reconnaît.	
Cette	conversion	du	cœur	n’est	jamais	simple	et	c’est	un	don	de	Dieu.	Mais	le	Seigneur	

nous	 sollicite	 tous	 et	 Il	 dira	 à	 chacun	 de	 nous	 «	 Zachée,	 hâte-toi	 de	 descendre	 de	 ton	
piédestal,	de	ton	orgueil,	de	ta	suffisance	car	il	faut	que	Je	demeure	aujourd’hui,	chez	toi,	
dans	ta	maison.	»	
Quand	le	Seigneur	s’adresse	à	Zachée,	«	Il	faut	que	tu	M’accueilles	dans	ta	maison	»,	

l’existence	comme	le	cœur	de	Zachée	est	transformés.	Le	souffle	de	la	conversion	balaie	
tout.	
Aujourd’hui	nous	sommes	encore	dans	l’avant-temps	du	Grand	Carême	et	bientôt	ce	

Grand	Carême	nous	invitera	de	semaine	en	semaine,	de	dimanche	en	dimanche,	de	jour	
en	jour,	à	une	profonde	conversion	du	cœur.	
Aujourd’hui,	le	Seigneur	sollicite	aussi	chacun	de	nous	pour	demeurer	dans	la	maison	

de	notre	cœur.	
Puissions-nous	 faire	 entrer,	 nous	 aussi,	 Jésus	 dans	 notre	 cœur,	 dans	 notre	 vie	

profonde,	et	que	désormais	toute	notre	vie	en	soit	illuminée.	
Amen.	
	

Le	numéro	275	de	Contacts	est	consacré	à	
"Un	grand	pasteur	et	théologien	

le	Père	Boris	Bobrinskoy	(1925-2020)"	
Contacts	:	61	allée	du	Bois	de	Vincin	56000	Vannes	Tel	09	76	32	938	

postmaster@revue-contacts.com		
Site	de	la	revue	:	http://revue-contacts.com	

	
Homélie	du	Père	Jean	Breck	

Dimanche	de	Zachée	2022	(Luc	19,	1-10)	
Au	Nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint	Esprit.	
«	Le	 Fils	 de	 l’Homme	 est	 venu	 chercher	 et	 sauver	 ce	 qui	

était	perdu.	»	
Ces	paroles	terminent	l’histoire,	unique	à	l’Évangile	de	S.	

Luc,	concernant	la	conversion	de	Zachée,	le	riche	publicain	
ou	collecteur	d’impôts	qui	vivait	à	Jéricho,	quelque	25	km	à	
l’ouest	de	Jérusalem.	Ce	récit	est	lu	à	l’Église	chaque	année	
comme	introduction	à	la	période	du	Grand	Carême,	période	
de	bénédiction	et	de	combat	spirituel	qui	s’achèvera	à	la	fête	pascale.	
Le	Triode	ou	livre	liturgique	du	Grand	Carême	ne	commencera	officiellement	que	la	

	



semaine	 prochaine,	 lorsque	 nous	 lirons	 comme	 lecture	 de	 l’Évangile	 la	 parabole	 du	
publicain	et	du	pharisien.	Si	la	plupart	des	Orthodoxes	considèrent	ce	dimanche	comme	
le	vrai	début	du	Carême,	c’est	à	cause	de	la	rencontre	à	la	fois	scandaleuse	et	comblée	de	
grâce	qui	a	lieu	entre	Jésus	et	Zachée.	Ce	dernier	fut	détesté	par	les	citoyens	de	Jéricho,	
parce	 que,	 bien	 qu’il	 soit	 lui-même	 juif,	 son	métier	 l’avait	 placé	 sous	 les	 auspices	 de	
l’autorité	 romaine.	 Le	 collecteur	 d’impôts	 était	 donc	 libre	 d’exiger	 du	 peuple	 bien	 au-
delà	du	montant	des	impôts	demandé	par	Rome.	La	plupart	des	publicains	en	profitaient	
de	 manière	 fort	 abusive,	 corruption	 qui	 a	 fait	 de	 Zachée	 «	un	 homme	 riche	».	 Par	
conséquent,	le	peuple	le	condamnait	comme	traître	et	«	pécheur	»	flagrant.	
Ironiquement,	le	nom	Zachée	signifie	en	hébreu	«	pur,	innocent,	juste	».	Aux	yeux	du	

peuple	 de	 Jéricho	 il	 était	 tout	 le	 contraire.	 Lorsque	 Jésus	 le	 perçoit	 perché	 dans	 le	
sycomore	il	l’appelle	par	son	nom.	Dans	l’antiquité	on	croyait	que	le	nom	d’une	personne	
ou	d’un	objet	révélait	 leur	vraie	 identité.	 Jésus	connaissait-il	Zachée	auparavant	?	Rien	
dans	le	récit	ne	le	suggère.	Il	paraît	que	Jésus	a,	pour	ainsi	dire,	 lu	dans	le	cœur	de	cet	
homme.	Il	a	reconnu	en	lui	les	qualités	indiquées	par	son	nom.	Malgré	le	fait	qu’il	était	
détesté	 et	 marginalisé	 par	 son	 propre	 peuple,	 Zachée	 fut	 connu	 de	 Dieu	 comme	 un	
homme	«	pur	et	juste	»,	du	moins	potentiellement.	
Si	 Jésus	demande	que	Zachée	 le	reçoive	dans	sa	maison,	c’est	autant	pour	 le	peuple	

que	 pour	 Zachée	 lui-même.	 L’appel	 de	 Jésus	 évoque	 chez	 ce	 collecteur	 d’impôts	 une	
promesse	 qui	 fait	 preuve	 de	 la	 conversion	 qu’il	 connaît	 grâce	 à	 cette	 rencontre	:	
«	Désormais	 je	 donnerai	 la	 moitié	 de	 mes	 biens	 aux	 pauvres,	 et	 si	 j’ai	 fait	 du	 tort	 à	
quelqu’un,	je	lui	rendrai	le	quadruple.	»	Voilà	une	invitation	adressée	à	la	foule	:	allez,	et	
faites	de	même.	
Saint	Luc	 transmet	 les	paroles	de	Zachée	au	temps	présent,	comme	si	sa	générosité	

était	déjà	habituelle.	La	signification	du	récit,	pourtant,	se	trouve	dans	la	transformation	
d’un	homme	pécheur	en	un	disciple	du	Christ	qui	est	motivé	strictement	par	le	sens	de	
son	nom,	 justice	et	pureté.	Désormais,	dit-il,	 je	me	consacrerai	à	 la	charité	rendue	aux	
pauvres	et	à	la	rectification	des	torts	que	j’ai	commis.	
La	conversion	de	Zachée	est	vraie	et	profonde.	Il	s’était	embourbé	dans	un	métier	qui	

lui	 a	 mérité	 l’opprobre	 et	 le	 mépris	 de	 ses	 contemporains,	 y	 compris,	 sûrement,	 des	
membres	de	sa	propre	famille.	Puis,	l’attente	et	le	désir	passionné	de	voir	Jésus	ouvrent	
dans	son	for	intérieur	une	voie	vers	la	transformation	de	sa	vie	tout	entière.	
Tout	dépend	du	désir	de	voir	Jésus.	De	percevoir	avec	les	yeux	de	l’esprit	Celui	qui	est	

capable	de	nous	libérer	de	nos	mauvaises	passions,	de	nos	attitudes	et	de	nos	actions	qui	
blessent	 les	 autres.	 Nous	 libérer	 aussi	 de	 la	 tentation	 de	 chercher	 avant	 tout	 notre	
propre	bien,	notre	propre	succès	dans	un	monde	de	compétition	féroce	et	cruelle.	Tant	
mieux	pour	Zachée	s’il	abandonne	son	ancien	métier,	pour	devenir	disciple	du	Seigneur	!	
Disciple	qui	se	voue	à	 la	pauvreté	pour	vivre	et	annoncer	 la	bonne	nouvelle,	et	porter	
témoignage	de	la	vie	transfigurée	par	la	lumière	du	Christ.	
Il	est	donc	très	approprié	qu’au	début	du	Grand	Carême	nous	reprenons	ce	récit	sur	

Zachée	et	sa	conversion.	C’est	le	moment	pour	chacun	de	se	demander	qui	nous	sommes	
aux	yeux	de	Dieu	et	ce	que	nous	faisons	en	son	nom.	Ces	questions	se	posent	à	nous	tous,	
que	 nous	 soyons	 consacrés	 à	 la	 vocation	 monastique,	 ou	 que	 nous	 vivions	 «	dans	 le	
monde	».	 En	 fait,	 il	 n’y	 a	 pas	 de	 différence	 quand	 il	 s’agit	 de	 la	 vie	 en	 Christ.	 Le	
monachisme	 est	 un	 phare,	 précieux	 et	 inextinguible	 qui,	 par	 la	 grâce	 de	 Dieu,	 va	
illuminer	le	monde	jusqu’à	la	fin	des	temps.	Mais,	comme	toute	vie	chrétienne,	la	vie	de	
moine	exige	une	«	révision	»	continuelle.	Elle	demande,	comme	à	n’importe	quel	fidèle,	
que	 l’on	 se	 regarde	dans	 le	 fond	du	cœur,	pour	y	découvrir	 tout	 ce	qui	 est	mensonge,	
violence	 ou	 avidité.	 Autrement	 dit,	 tout	 ce	 qui	 représente	 en	 nous	 Zachée	 avant	 la	



rencontre	avec	le	Christ.	
Plus	 important	encore,	 c’est	de	découvrir	en	nous-même,	comme	chez	 les	autres,	 la	

beauté	inhérente	de	l’enfant	de	Dieu.	Souvent,	surtout	pendant	le	Carême,	nous	sommes	
encouragés	par	habitude	ou	par	la	«	tradition	»	(avec	un	petit	«	t	»)	à	demeurer	dans	une	
attitude	 négative	 d’auto-jugement	 et	 de	 culpabilité.	 Le	 Carême	 nous	 est	 donné,	 au	
contraire,	 pour	 nous	 encourager	 à	 reconnaître	 nos	 fautes	 et	 à	 nous	 libérer	 de	 leurs	
conséquences.	Une	telle	libération	n’est	possible,	pourtant,	que	dans	la	mesure	où	nous	
sommes	inspirés	et	guidés	par	la	soif	de	Dieu,	par	le	désir	profond	d’un	Zachée	«	juste,	
innocent	et	pur	»,	qui	risque	tout	pour	fixer	ses	yeux	et	son	cœur	sur	Jésus.	
Le	fils	de	l’homme	et	fils	de	Dieu	est	venu	pour	chercher	et	sauver	ce	qui	était	perdu.	

Il	est	venu	pour	vous	et	pour	moi,	pauvres	pèlerins	sur	la	terre,	qui	ont	tellement	besoin	
de	l’accueillir	et	de	recevoir	de	lui	les	dons	inestimables	du	pardon,	de	la	guérison	et	de	
la	vie	que	lui	seul	peut	nous	offrir.	
S’il	y	a	une	chose	à	chercher	et	pour	laquelle	il	faut	prier	pendant	ce	Carême,	c’est	la	

soif	 de	 Dieu.	 C’est	 le	 désir	 de	 monter	 sur	 n’importe	 quel	 sycomore,	 de	 surmonter	
n’importe	quel	obstacle,	afin	de	voir	la	face	de	Celui	qui	nous	appelle.	Que	par	la	grâce	de	
Dieu	 nous	 puissions	 le	 percevoir	 dans	 l’intimité	 de	 notre	 cœur,	 et	 l’accueillir	 pour	
toujours	dans	notre	maison.	
Amen.	
	


