
	
	
Lettre	de	Saint	Paul	apôtre	aux	Colossiens	
	
Cl	 III,	 4-11	 Frères,	 quand	 Christ,	 votre	 vie,	

paraîtra,	 alors	 vous	paraîtrez	 aussi	 avec	 lui	dans	 la	
gloire.	Faites	donc	mourir	les	membres	qui	sont	sur	
la	 terre,	 l'impudicité,	 l'impureté,	 les	 passions,	 les	
mauvais	désirs,	 et	 la	 cupidité,	 qui	 est	une	 idolâtrie.	
C'est	 à	 cause	 de	 ces	 choses	 que	 la	 colère	 de	 Dieu	
vient	sur	les	fils	de	la	rébellion,	parmi	lesquels	vous	
marchiez	 autrefois,	 lorsque	 vous	 viviez	 dans	 ces	
péchés.	Mais	maintenant,	 renoncez	 à	 toutes	 ces	 choses,	 à	 la	 colère,	 à	 l'animosité,	 à	 la	
méchanceté,	 à	 la	 calomnie,	 aux	 paroles	 déshonnêtes	 qui	 pourraient	 sortir	 de	 votre	
bouche.	Ne	mentez	pas	 les	uns	aux	autres,	vous	étant	dépouillés	du	vieil	homme	et	de	
ses	œuvres,	et	ayant	revêtu	l'homme	nouveau,	qui	se	renouvelle,	dans	la	connaissance,	
selon	l'image	de	celui	qui	l'a	créé.	Il	n'y	a	ici	ni	Grec	ni	Juif,	ni	circoncis	ni	incirconcis,	ni	
barbare	ni	Scythe,	ni	esclave	ni	libre	;	mais	Christ	est	tout	et	en	tous.	
	

Évangile	du	jour	:	la	Guérison	des	dix	lépreux	
	
Lc	XVII,	12-19	En	ce	temps-là,	comme	Jésus	entrait	dans	un	

village,	 dix	 lépreux	 vinrent	 à	 sa	 rencontre.	 Se	 tenant	 à	
distance,	 ils	 élevèrent	 la	 voix,	 et	 dirent	:	 «	Jésus,	 Maître,	 aie	
pitié	de	nous	!	»	Dès	qu'il	 les	eut	vus,	 il	 leur	dit	:	«	Allez	vous	
montrer	aux	prêtres.	»(1)		
Et,	 pendant	 qu'ils	 y	 allaient,	 il	 arriva	 qu'ils	 furent	 guéris.	

L'un	d’eux,	se	voyant	guéri,	revint	sur	ses	pas,	glorifiant	Dieu	à	
haute	voix.	Il	tomba	face	contre	terre	aux	pieds	de	Jésus,	et	lui	rendit	grâce.	
C'était	un	Samaritain.	Jésus,	prenant	la	parole,	dit	:	«	Les	dix	n'ont-ils	pas	été	guéris	?	

Et	les	neuf	autres,	où	sont-ils	?	Ne	s'est-il	trouvé	que	cet	étranger	pour	revenir	et	donner	
gloire	à	Dieu	?	»	Puis	il	lui	dit	:	«	Lève-toi,	va	;	ta	foi	t'a	sauvé.	»	
(1)	Levitique	14,1-32	:	C'était	aux	prêtres	de	constater	la	guérison	du	lépreux.	

	
Odes	de	Salomon	

«	Il	se	jeta	la	face	contre	terre	aux	pieds	de	Jésus	en	lui	rendant	grâce	»	
	
Le	Christ	est	auprès	de	moi	:	j'y	adhère	et	il	m'étreint.	
Je	n'aurais	pas	su	aimer	le	Seigneur	si	lui-même	ne	m'avait	aimé	le	premier.	
Qui	peut	comprendre	l'amour,	si	ce	n'est	celui	qui	est	aimé	?	
J'étreins	l'aimé	et	mon	âme	l'accueille	et	là	où	il	se	repose,	là	je	me	tiens.	
Je	ne	serai	plus	un	étranger	pour	lui	car	il	n'y	a	pas	de	haine	dans	le	Seigneur.	

AU SERVICE DES ORTHODOXES DE LANGUE FRANÇAISE 

 

LECTURES DE ST SYMÉON 
 

 
DIMANCHE DES DIX LÉPREUX 

	



Je	suis	lié	à	lui	comme	l'amante	qui	a	trouvé	celui	qu'elle	aime.	
Parce	que	j'aime	le	Fils,	je	deviendrai	fils.	
Oui,	celui	qui	adhère	à	celui	qui	ne	meurt	pas,	ne	mourra	pas.	
Celui	qui	se	complaît	en	la	Vie,	à	son	tour	sera	vivant.	
Tel	est	l'Esprit	du	Seigneur	sans	mensonge	qui	apprend	aux	hommes	à	connaître	ses	
voies.	

Texte	chrétien	hébraïque	du	début	du	IIe	siècle	
	

Commentaire	patristique	par	
saint	Basile	de	Césarée	(v.	330-379)	
«	Et	les	neuf	autres,	où	sont-ils	?	»	

	
Après	 avoir	 offensé	 notre	 bienfaiteur	 par	 notre	

indifférence	devant	les	marques	de	sa	bienveillance,	nous	
n'avons	 cependant	 pas	 été	 abandonnés	 par	 la	 bonté	 du	
Seigneur	ni	retranchés	de	son	amour,	mais	nous	avons	été	
tirés	de	la	mort	et	rendus	à	la	vie	par	notre	Seigneur	Jésus	
Christ.	Et	la	manière	dont	nous	avons	été	sauvés	est	digne	
d'une	 admiration	 plus	 grande	 encore.	 «	Bien	 qu'il	 soit	
Dieu,	 il	 n'a	 pas	 estimé	 devoir	 garder	 jalousement	 son	
égalité	 avec	 Dieu,	mais	 il	 s'est	 abaissé	 lui-même	 jusqu'à	
prendre	la	condition	d'esclave	»	(Ph	2,6-7).	
Il	a	pris	nos	 faiblesses,	 il	a	porté	nos	souffrances,	 il	a	été	meurtri	pour	nous	afin	de	

nous	 sauver	 par	 ses	 blessures,	 il	 nous	 a	 rachetés	 de	 la	 malédiction	 en	 se	 faisant	
malédiction	pour	nous	(Is	53,4-5	;	Ga	3,13)	;	il	a	souffert	la	mort	la	plus	infamante	pour	
nous	 conduire	 à	 la	 vie	 de	 la	 gloire.	 Et	 il	 ne	 lui	 a	 pas	 suffi	 de	 rendre	 à	 la	 vie	 ceux	 qui	
étaient	dans	la	mort,	il	les	a	revêtus	de	la	dignité	divine	et	leur	a	préparé	dans	le	repos	
éternel	un	bonheur	qui	dépasse	toute	imagination	humaine.	
Que	rendrons-nous	donc	au	Seigneur	pour	 tout	ce	qu'il	nous	a	donné	?	 Il	est	 si	bon	

qu'il	ne	demande	rien	en	compensation	de	ses	bienfaits	:	il	se	contente	d'être	aimé.	
	

Homélie	du	P.	Placide	Deseille		
pour	le	XIIe	Dimanche	de	Luc	2003	

Les	dix	lépreux	
	
Dans	 la	parabole	du	bon	Samaritain,	 le	Seigneur	racontait		

comment	 le	 prêtre	 et	 le	 lévite	 étaient	 passés,	 sans	 s'arrêter,		
auprès	de	ce	pauvre	homme	qui	gisait	au	bord	de	la	route,	et		
comment	ce	fut	un	Samaritain	qui	se	montra	miséricordieux.		

Le	 prêtre	 et	 le	 lévite	 avaient	 oublié	 que	 Dieu	 préfère	 la	 miséricorde	 au	 sacrifice.	 Et	
aujourd'hui,	 dans	 ce	 récit	 évangélique	 de	 	 la	 guérison	 des	 dix	 lépreux	 (Lc	 17,	 11-19),	
nous	 voyons	 encore	 	 que	 c'est	 un	 étranger	 qui	 vient	 remercier	 le	 Seigneur.	 Les	 neuf		
autres	 n'ont	 pas	 le	 sens	 de	 la	 gratuité.	 En	 quelque	 sorte,	 ils	 	 considéraient	 que	 cette	
guérison	leur	était	due.	Ils	n'ont	pas		le	sens	de	la	reconnaissance,	ils	ne	remercient	pas	
le	Seigneur.	 	Sans	aucun	doute,	sur	 les	 lèvres	du	Seigneur,	 l'attitude	des	neuf	 	 lépreux,	
comme	celle	du	prêtre	et	du	lévite	de	la	parabole	du		bon	Samaritain,	évoquait	le	refus	
des	chefs	du	peuple	d'Israël		de	reconnaître	en	lui	le	Messie.	Ce	sont	des	Samaritains,	des		
étrangers	qui	l'ont	accueilli.		
Mais	 ce	 récit	 évangélique,	 comme	 la	 parabole	 du	 bon	 Samaritain,	 contient	 un	

	



enseignement	beaucoup	plus	universel,		qui	concerne	chacun	d'entre	nous.	Aujourd'hui,	
proclamé	dans		l'église,	ce	récit	évangélique	des	dix	lépreux	nous	rappelle	l'importance	
de	 l'action	 de	 grâces	 dans	 notre	 vie	 chrétienne.	 Tout	 	 est	 grâce	 pour	 le	 chrétien.	
L'économie	 nouvelle	 n'est	 plus	 un	 	 échange	 entre	 Dieu	 et	 l'homme,	 n'est	 plus	 une	
alliance	 où	 la	 	 réciprocité	 est	 essentielle:	 l'homme	 n'a	 plus	 à	 accomplir	 une	 	 loi	 pour	
qu'en	échange	Dieu	 lui	accorde	sa	grâce.	Non,	 la	grâce	 	de	Dieu,	c'est	vraiment	un	don	
gratuit,	 qui,	 à	 cause	 de	 cela,	 se	 	 manifeste	 véritablement	 comme	 une	 merveille	 de	
miséricorde,		une	merveille	de	l'amour	de	Dieu.		
Si	 nous	 sommes	 justifiés,	 si	 nous	 sommes	 sauvés,	 ce	 n'est	 	 pas	 en	 vertu	 de	 nos	

mérites,	ce	n'est	pas	qu'il	y	aurait	en	nous		quelque	chose	d'aimable	ou	qui	mériterait	en	
quoi	que	ce	soit		le	don	de	Dieu.	Ce	don	de	Dieu	est	pure	gratuité.	C'est	à	cause		de	cela	
que	l'action	de	grâces,	une	action	de	grâces	émerveillée,		doit	jaillir	de	notre	cœur.	Trop	
souvent	nous	 considérons	que	 	 notre	 vie	 chrétienne	 et	 les	dons	de	Dieu	 sont	quelque	
chose	 	 de	 normal,	 qui	 va	 de	 soi,	 quelque	 chose	 dont	 nous	 ne	 pensons	 	 plus	 à	 nous	
émerveiller.	Nous	 savons	 demander,	 nous	 savons	 	 dire	 «	Kyrie	 éléison	 »,	 nous	 savons	
dire	«	Seigneur,	aie	pitié	»,	 	nous	savons	dire:	«	Seigneur,	accorde-nous	ceci	ou	cela	»,	
mais	 	 nous	 ne	 savons	 pas	 remercier,	 nous	 ne	 savons	 pas	 rendre	 grâces	 	 à	 Dieu.	
Finalement,	 nous	 ne	 savons	 pas	 assez	 nous	 émerveiller	 	 devant	 les	 dons	 de	 Dieu.	 Le	
Seigneur	disait	à	la	Samaritaine	:		«	Si	tu	savais	le	don	de	Dieu»	(Jn	4,	10).	Oui,	nous	ne	
savons		pas	ce	qu'est	ce	don	de	la	vie	divine	elle-même,	qui	nous	est		communiquée	par	
le	Seigneur.	Nous	ne	réalisons	pas	quelle	est		la	splendeur	de	la	vie	chrétienne,	combien	
notre	âme	est	élevée		au-dessus	de	toutes	les	réalités	purement	terrestres.	Apprenons		à	
dire	dans	notre	cœur,	en	toutes	circonstances,	«	Gloire	à	toi,		Seigneur!	Gloire	à	toi!	»		
Les	 grands	 auteurs	 spirituels	 syriens,	 notamment	 saint	 Isaac,	 	 qui	 ont	 vécu	 surtout	

entre	 le	 septième	 siècle	 et	 le	 neuvième	 	 siècle,	 faisaient	 une	 grande	 place	 dans	 leur	
doctrine	 spirituelle	 	 à	 l'émerveillement.	 Émerveillement	 qui	 pouvait	 confiner	 à	 une		
sorte	d'extase;	les	grâces	de	prière	les	plus	élevées,	pour	ces		auteurs	syriens,	sont	des	
grâces	d'émerveillement	devant	 la	 	manifestation	de	Dieu	 :	«	Le	Seigneur	est	Dieu	et	 il	
nous	 est	 	 apparu!	 »	 À	 travers	 tous	 ses	 dons,	 c'est	 le	 visage	 de	 notre	 Père	 	 céleste,	 ce	
visage	 de	 gloire,	 ce	 visage	 de	 gloire	 et	 d'amour	 en	 	même	 temps,	 qui	 se	manifeste,	 et	
nous	devrions	avoir	les	yeux		du	cœur	assez	ouverts,	nous	devrions	avoir	notre	regard	
intérieur	 assez	 éveillé	 pour,	 tout	 au	 long	 de	 notre	 vie,	 découvrir	 et	 	 contempler	 ces	
merveilles	de	l'amour	de	Dieu,	ces	merveilles	de		sa	miséricorde,	cette	merveille	qu'est	la	
vie	 intime,	 la	 joie	 infinie	 et	 éternelle	 des	 trois	 personnes	 de	 la	 Sainte-Trinité,	 et	 vivre		
dans	cette	louange	et	dans	cette	action	de	grâces	qui	doivent		être	comme	l'atmosphère	
continuelle	de	la	vie	du	chrétien.		
Un	 exégète	 contemporain	 du	Nouvau	Testament	 disait	 que	 	 l'action	 de	 grâces	 et	 la	

louange	 sont	 les	 catégories	 fondamentales	 de	 la	 morale	 chrétienne,	 qui	 n'est	 pas	
simplement	 une	 morale,	 mais	 qui	 est	 vraiment	 une	 vie	 nouvelle	 reçue	 du	 Christ		
ressuscité,	qui	est	véritablement	une	entrée	dans	le	mystère	de		Dieu.		
Oui,	 que	 l'Esprit-Saint,	 à	 l'occasion	 de	 la	 lecture	 de	 cet	 évangile,	 qui,	 si	

opportunément,	nous	 rappelle	 l'importance	de	 l'action	de	grâces,	ouvre	notre	 cœur	et	
nous	permette	de	découvrir		ces	merveilles	qui	s'accomplissent	chaque	jour	pour	nous,	
ces	 	 dons	 de	Dieu	 dont	 nous	 bénéficions	 à	 chaque	 instant	 de	 notre	 	 vie	 et	 dont	 nous	
n'avons	vraiment	pas	assez	conscience.	Puissions-nous	faire	jaillir	de	notre	cœur	à	tout	
instant	non	seulement	la	prière	du	publicain,	Seigneur,	aie	pitié	de	moi,	pécheur,	 	mais	
aussi	l'action	de	grâces	du	lépreux	guéri,	l'expression	de	sa		reconnaissance	émerveillée	
devant	 l'amour	 du	 Père,	 qui	 se	 manifeste	 à	 nous	 à	 travers	 les	 dons	 du	 Christ	 et	 de	
l'Esprit-Saint,	à		qui	soit	la	gloire	dans	les	siècles	des	siècles.	Amen.		



	
Homélie	du	Père	Guy	Fontaine	prononcée	à	Liège	

le	jour	de	la	Saint	Nicolas	2010	
La	Guérison	des	Dix	lépreux,	

	
La	reconnaissance	ou	l’ingratitude	

L’Évangile	que	nous	venons	d’entendre	apporte	une	
leçon	 évidente	 celui	 de	 la	 reconnaissance	 ou	 de	
l’ingratitude.	 Dix	 sont	 guéris,	 un	 seul	 revient.	 Qu’en	
serait-il	 parmi	 nous	?	 Combien	 de	 fois	 ne	 prions-nous	
pas	 en	 disant	 "Seigneur,	 fais	 que…"	 ou	 encore	 "Mon	
Dieu,	 donne-moi…"	 et	 si	 ce	 que	 nous	 avons	 souhaité	
arrive,	 n’allons-nous	 pas	 trouver	 ça	 normal	 ou	 alors	
allons-nous	 rendre	grâce	à	Dieu	?	 ils	ne	pouvaient	pas	approcher	:	 ils	 étaient	 tenus	de	
rester	à	l’écart.	
Et	nous	encore…	c’est	quand	même	curieux	:	on	vient	à	l’église,	mais	on	reste	dans	le	

fond,	 comme	 si	 on	 n’osait	 pas	 s’approcher,	 comme	 si	 on	 voulait	 garder	 une	 certaine	
distance.	Comme	les	lépreux.	Oui,	mais	eux,	ils	ne	pouvaient	pas	approcher	:	ils	étaient	
tenus	de	rester	à	l’écart	
Ou	alors	on	se	dit	qu’on	n’est	pas	digne.	Nous	avons	peur	de	nous	approcher	tels	que	

nous	sommes	;	nous	avons	peine	à	croire	que	Dieu	puisse	nous	aimer	avec	nos	 fautes,	
nos	 faiblesses,	 nos	 blessures	;	 alors	 que,	 justement,	 c’est	 bien	 comme	 cela	 qu’il	 nous	
aime	:	 comme	nous	sommes	et	 c’est	bien	pour	des	gens	comme	nous,	 c’est	pour	nous,	
qu’il	est	mort	sur	la	croix.	
Mais	s’il	vient	vers	nous,	aujourd’hui,	ce	n’est	pas	pour	que	nous	restions	comme	nous	

sommes.	Si	Jésus	se	tourne	vers	les	lépreux,	c’est	parce	qu’il	a	pitié	d’eux,	il	est	pris	de	
compassion,	oui,	il	les	aime.	Mais	parce	qu’il	les	aime,	il	voudra	les	guérir.	Nous	aussi,	il	
veut	nous	guérir	de	tout	ce	qui	atteint,	en	mal,	notre	vie	spirituelle.	
Mais	nous,	nous	imaginons	que	notre	attitude,	notre	vie	elle-même,	met	comme	une	

distance	 qui	 nous	 sépare	 du	 Christ.	 Or	 jamais	 le	 Christ	 n’est	 plus	 proche	 que	 lorsque	
nous	souffrons,	 lorsque	nous	sentons	 le	poids	de	 la	solitude	et	que	nous	nous	croyons	
coupés	de	tout	secours	humain.	
Alors,	comme	les	lépreux,	il	faut	saisir	notre	chance.	Eux	étaient	rejetés	de	la	société	

et	des	hommes.	Nous,	nous	savons	que	nous	n’avons	rien	à	attendre	de	la	société	et	des	
hommes	pour	ce	qui	est	de	trouver	le	chemin	de	la	vie.	Nous	savons	quel	est	ce	chemin,	
nous	savons	qui	est	ce	chemin.	Et	ça,	c’est	vraiment	la	chance	de	notre	vie	!	
Et	puis	?	Serons-nous	celui	qui	 revient	pour	rendre	grâce	à	 Jésus	de	sa	guérison	ou	

parmi	les	neuf	autres	qui	s’en	vont	sans	se	retourner.	Allons-nous	passer	à	côté	de	notre	
chemin	de	vie	?	Pourtant,	à	nous,	on	a	appris	à	dire	tout	simplement	:	"merci".	
Comme	quand	j’étais	petit	et	qu’au	matin	du	6	décembre,	on	me	faisait	crier	:	"Merci	

saint	 Nicolas	!"	 et	 crier	 bien	 fort	 pour	 qu’il	 entende	 jusqu’au	 ciel.	 Saint	 Nicolas,	 dans	
notre	calendrier,	c’est	aujourd’hui	que	nous	célébrons	sa	mémoire	et	c’est	sans	doute	un	
des	saints	les	plus	populaires	dans	toute	la	chrétienté.	On	le	dit	évêque	de	Myre.	Après	
avoir	 été	 emprisonné	 sous	 Dioclétien,	 il	 aurait	 participé	 au	 premier	 concile	 et	 serait	
mort	le	6	décembre	343,	victime	de	nouvelles	persécutions.	On	connaît	aussi	le	sort	que	
vont	connaître	ses	reliques,	volées	par	des	marins	qui	les	ramènent	à	Bari.	On	le	dit	aussi	
thaumaturge,	c’est-à-dire	 faiseur	de	miracles.	On	en	raconte,	on	en	rajoute	sans	doute.	
Toujours	est-il	qu’il	est	devenu	le	patron	de	nombreuses	corporations,	pays	ou	peuples	
et,	bien	sûr	chez	nous,	le	patron	des	enfants	sages.	C’est	dire	s’il	est	bien	difficile	de	faire	

	 	



la	part,	dans	le	récit	de	sa	vie,	entre	les	faits	et	la	légende.	
D’autant	 que,	 comme	 beaucoup	 de	 ses	 semblables	 –	 je	 veux	 parler	 des	 saints	 des	

premiers	siècles	–	on	nous	le	présente	comme	une	sorte	de	superchampion	de	la	foi	et	
ce,	 dès	 son	 plus	 jeune	 âge.	 Bref	 une	 vie	 entière	 tournée	 vers	 Dieu,	 un	 parcours	 sans	
faute.	Il	devient	un	exemple.	
Voilà	qui	donne	de	la	sainteté	une	image	absolue,	inaccessible	aux	humbles	chrétiens	

que	 nous	 sommes.	 Certes,	 à	 l’époque,	 l’hagiographie	 devait	 être	 exemplaire,	 conforter	
les	 fidèles	dans	 la	 foi,	 les	 inviter	 à	 suivre	 ce	 chemin	et	 bien	 sûr,	 nous	 avons	hérité	de	
cette	littérature	et	des	hymnes	qui	vont	avec.	Qu’il	ne	faut	certes	pas	rejeter	mais	qui	ne	
doivent	pas	nous	fermer	à	d’autres	formes,	dirons-nous,	de	la	sainteté.	
Ainsi	 avons-nous	 dans	 notre	 archevêché	 deux	 saints	 contemporains	 qui	 sont	 aux	

antipodes	pourrait-on	dire	de	l’histoire	de	saint	Nicolas.	Et	nous	les	connaissons	bien.	
Alexis	Medvekov,	ce	prêtre	venu	de	Russie	et	qui	a	fini	ses	jours	en	France,	dans	une	

paroisse	 de	 Savoie	 dont	 on	 a	 retrouvé	 son	 corps	 intact	 et	 qui	 est	 devenu	 saint	 Alexis	
d’Ugine.	
Mère	Marie	 Skobtsov.	 Poétesse	 devenue	moniale,	morte	 à	 Ravensbrück	 pour	 avoir	

aidé	les	Juifs	durant	l’occupation.	Une	femme	mariée	et	divorcée	deux	fois,	mère	de	trois	
enfants.	Devenue	religieuse,	elle	avait	gardé	plusieurs	de	ses	anciennes	habitudes	:	elle	
fumait,	 écrivait	 des	 poèmes,	 entretenait	 de	 longues	 conversations	 jusqu’aux	 petites	
heures	du	matin	avec	des	hommes.	Elle	 fréquentait	 les	milieux	défavorisés	de	Paris	et	
les	 marginaux	 de	 la	 société,	 alcooliques,	 prostituées,	 malades	 mentaux…	 Elle	 est	
devenue	sainte	Marie	de	Paris.	
Les	 saints	 sont	 comme	 un	 pont,	 un	 trait	 d’union	 entre	 le	 ciel	 et	 la	 terre.	 Et,	 d’une	

certaine	façon,	chaque	époque,	chaque	peuple	(ou	chaque	église	pour	évoquer	le	peuple	
de	 Dieu)	 a	 les	 saints	 et	 les	 saintes	 dont	 ils	 ont	 besoin,	 comme	 exemples,	 comme	
intercesseurs,	comme	conscience	parfois.	
La	sainteté	est	bien	le	programme,	la	vocation	de	la	destinée	humaine.	Cette	vocation	

est	enfouie	dans	nos	profondeurs	comme	un	germe	qui	doit	grandir,	une	semence	qui	
croît	et	qui	remplit	peu	à	peu	notre	espace	intérieur.	Que	ce	soit	là,	humblement,	notre	
programme	de	vie.	
	
	


