AU SERVICE DES ORTHODOAXES DE LANGUEF FRANCAISE

| LECTURES DE ST SYMEON

L., DIMANCHE DES DIX LEPREUX

Lettre de Saint Paul ap6tre aux Colossiens

Cl III, 4-11 Freres, quand Christ, votre vie,
paraitra, alors vous paraitrez aussi avec lui dans la
gloire. Faites donc mourir les membres qui sont sur
la terre, l'impudicité, l'impureté, les passions, les
mauvais désirs, et la cupidité, qui est une idolatrie.
C'est a cause de ces choses que la colere de Dieu
vient sur les fils de la rébellion, parmi lesquels vous
marchiez autrefois, lorsque vous viviez dans ces
péchés. Mais maintenant, renoncez a toutes ces choses, a la colere, a I'animosité, a la
méchanceté, a la calomnie, aux paroles déshonnétes qui pourraient sortir de votre
bouche. Ne mentez pas les uns aux autres, vous étant dépouillés du vieil homme et de
ses ceuvres, et ayant revétu I'homme nouveau, qui se renouvelle, dans la connaissance,
selon l'image de celui qui I'a créé. Il n'y a ici ni Grec ni Juif, ni circoncis ni incirconcis, ni
barbare ni Scythe, ni esclave ni libre ; mais Christ est tout et en tous.

Evangile du jour : l1a Guérison des dix 1épreux

Lc XVII, 12-19 En ce temps-la, comme Jésus entrait dans un
village, dix lépreux vinrent a sa rencontre. Se tenant a
distance, ils éleverent la voix, et dirent: «]Jésus, Maitre, aie
pitié de nous ! » Des qu'il les eut vus, il leur dit: « Allez vous
montrer aux prétres. »(1)

Et, pendant qu'ils y allaient, il arriva qu'ils furent guéris.
L'un d’eux, se voyant guéri, revint sur ses pas, glorifiant Dieu a
haute voix. [l tomba face contre terre aux pieds de Jésus, et lui rendit grace.

C'était un Samaritain. Jésus, prenant la parole, dit: « Les dix n'ont-ils pas été guéris ?
Et les neuf autres, ou sont-ils ? Ne s'est-il trouvé que cet étranger pour revenir et donner
gloire a Dieu ? » Puis il lui dit : « Leve-toi, va ; ta foi t'a sauvé. »

(1) Levitique 14,1-32 : C'était aux prétres de constater la guérison du lépreux.

Odes de Salomon
« Il se jeta la face contre terre aux pieds de Jésus en lui rendant grdce »

Le Christ est aupres de moi : j'y adhere et il m'étreint.

Je n'aurais pas su aimer le Seigneur si lui-méme ne m'avait aimé le premier.
Qui peut comprendre I'amour, si ce n'est celui qui est aimé ?

J'étreins I'aimé et mon ame l'accueille et la ou il se repose, la je me tiens.

Je ne serai plus un étranger pour lui car il n'y a pas de haine dans le Seigneur.



Je suis lié a lui comme I'amante qui a trouvé celui qu'elle aime.
Parce que j'aime le Fils, je deviendrai fils.
Oui, celui qui adhere a celui qui ne meurt pas, ne mourra pas.
Celui qui se complait en la Vie, a son tour sera vivant.
Tel est I'Esprit du Seigneur sans mensonge qui apprend aux hommes a connaitre ses
voies.
Texte chrétien hébraique du début du Ile siecle

Commentaire patristique par
saint Basile de Césarée (v. 330-379)
« Et les neuf autres, ou sont-ils ? »

Apres avoir offensé notre bienfaiteur par notre
indifférence devant les marques de sa bienveillance, nous
n'avons cependant pas été abandonnés par la bonté du
Seigneur ni retranchés de son amour, mais nous avons été
tirés de la mort et rendus a la vie par notre Seigneur Jésus
Christ. Et la maniere dont nous avons été sauvés est digne
d'une admiration plus grande encore. « Bien qu'il soit
Dieu, il n'a pas estimé devoir garder jalousement son
égalité avec Dieu, mais il s'est abaissé lui-méme jusqu'a
prendre la condition d'esclave » (Ph 2,6-7).

Il a pris nos faiblesses, il a porté nos souffrances, il a été meurtri pour nous afin de
nous sauver par ses blessures, il nous a rachetés de la malédiction en se faisant
malédiction pour nous (Is 53,4-5; Ga 3,13); il a souffert la mort la plus infamante pour
nous conduire a la vie de la gloire. Et il ne lui a pas suffi de rendre a la vie ceux qui
étaient dans la mort, il les a revétus de la dignité divine et leur a préparé dans le repos
éternel un bonheur qui dépasse toute imagination humaine.

Que rendrons-nous donc au Seigneur pour tout ce qu'il nous a donné ? Il est si bon
qu'il ne demande rien en compensation de ses bienfaits : il se contente d'étre aimé.

Homélie du P. Placide Deseille
pour le XIle Dimanche de Luc 2003
Les dix lépreux

Dans la parabole du bon Samaritain, le Seigneur racontait
comment le prétre et le 1évite étaient passés, sans s'arréter,
aupres de ce pauvre homme qui gisait au bord de la route, et
comment ce fut un Samaritain qui se montra miséricordieux.
Le prétre et le lévite avaient oublié que Dieu préfere la miséricorde au sacrifice. Et
aujourd'hui, dans ce récit évangélique de la guérison des dix lépreux (Lc 17, 11-19),
nous voyons encore que c'est un étranger qui vient remercier le Seigneur. Les neuf
autres n'ont pas le sens de la gratuité. En quelque sorte, ils considéraient que cette
guérison leur était due. IlIs n'ont pas le sens de la reconnaissance, ils ne remercient pas
le Seigneur. Sans aucun doute, sur les levres du Seigneur, l'attitude des neuf lépreux,
comme celle du prétre et du lévite de la parabole du bon Samaritain, évoquait le refus
des chefs du peuple d'Israél de reconnaitre en lui le Messie. Ce sont des Samaritains, des
étrangers qui l'ont accueilli.

Mais ce récit évangélique, comme la parabole du bon Samaritain, contient un




enseignement beaucoup plus universel, qui concerne chacun d'entre nous. Aujourd'hui,
proclamé dans 1'église, ce récit évangélique des dix lépreux nous rappelle I'importance
de l'action de graces dans notre vie chrétienne. Tout est grace pour le chrétien.
L'économie nouvelle n'est plus un échange entre Dieu et I'homme, n'est plus une
alliance ou la réciprocité est essentielle: 'homme n'a plus a accomplir une loi pour
qu'en échange Dieu lui accorde sa grace. Non, la grace de Dieu, c'est vraiment un don
gratuit, qui, a cause de cela, se manifeste véritablement comme une merveille de
miséricorde, une merveille de I'amour de Dieu.

Si nous sommes justifiés, si nous sommes sauvés, ce n'est pas en vertu de nos
meérites, ce n'est pas qu'il y aurait en nous quelque chose d'aimable ou qui mériterait en
quoi que ce soit le don de Dieu. Ce don de Dieu est pure gratuité. C'est a cause de cela
que l'action de graces, une action de graces émerveillée, doit jaillir de notre cceur. Trop
souvent nous considérons que notre vie chrétienne et les dons de Dieu sont quelque
chose de normal, qui va de soi, quelque chose dont nous ne pensons plus a nous
émerveiller. Nous savons demander, nous savons dire « Kyrie éléison », nous savons
dire « Seigneur, aie pitié », nous savons dire: « Seigneur, accorde-nous ceci ou cela »,
mais nous ne savons pas remercier, nous ne savons pas rendre graces a Dieu.
Finalement, nous ne savons pas assez nous émerveiller devant les dons de Dieu. Le
Seigneur disait a la Samaritaine : « Si tu savais le don de Dieu» (Jn 4, 10). Oui, nous ne
savons pas ce qu'est ce don de la vie divine elle-méme, qui nous est communiquée par
le Seigneur. Nous ne réalisons pas quelle est la splendeur de la vie chrétienne, combien
notre ame est élevée au-dessus de toutes les réalités purement terrestres. Apprenons a
dire dans notre ceeur, en toutes circonstances, « Gloire a toi, Seigneur! Gloire a toi! »

Les grands auteurs spirituels syriens, notamment saint Isaac, qui ont vécu surtout
entre le septieme siecle et le neuvieme siecle, faisaient une grande place dans leur
doctrine spirituelle a 1'émerveillement. Emerveillement qui pouvait confiner a une
sorte d'extase; les graces de priere les plus élevées, pour ces auteurs syriens, sont des
graces d'émerveillement devant la manifestation de Dieu : « Le Seigneur est Dieu et il
nous est apparu! » A travers tous ses dons, c'est le visage de notre Pere céleste, ce
visage de gloire, ce visage de gloire et d'amour en méme temps, qui se manifeste, et
nous devrions avoir les yeux du ceceur assez ouverts, nous devrions avoir notre regard
intérieur assez éveillé pour, tout au long de notre vie, découvrir et contempler ces
merveilles de I'amour de Dieu, ces merveilles de sa miséricorde, cette merveille qu'est la
vie intime, la joie infinie et éternelle des trois personnes de la Sainte-Trinité, et vivre
dans cette louange et dans cette action de graces qui doivent étre comme l'atmosphere
continuelle de la vie du chrétien.

Un exégete contemporain du Nouvau Testament disait que 1'action de graces et la
louange sont les catégories fondamentales de la morale chrétienne, qui n'est pas
simplement une morale, mais qui est vraiment une vie nouvelle recue du Christ
ressuscité, qui est véritablement une entrée dans le mystere de Dieu.

Oui, que I'Esprit-Saint, a l'occasion de la lecture de cet évangile, qui, si
opportunément, nous rappelle l'importance de l'action de graces, ouvre notre ceceur et
nous permette de découvrir ces merveilles qui s'accomplissent chaque jour pour nous,
ces dons de Dieu dont nous bénéficions a chaque instant de notre vie et dont nous
n'avons vraiment pas assez conscience. Puissions-nous faire jaillir de notre cceur a tout
instant non seulement la priere du publicain, Seigneur, aie pitié de moi, pécheur, mais
aussi l'action de graces du lépreux guéri, I'expression de sa reconnaissance émerveillée
devant I'amour du Pere, qui se manifeste a nous a travers les dons du Christ et de
I'Esprit-Saint, a qui soit la gloire dans les siecles des siecles. Amen.



Homélie du Pére Guy Fontaine prononcée a Liege
le jour de la Saint Nicolas 2010
La Guérison des Dix lépreux,

La reconnaissance ou l'ingratitude

L’Evangile que nous venons d’entendre apporte une
lecon évidente celui de la reconnaissance ou de
I'ingratitude. Dix sont guéris, un seul revient. Qu’en
serait-il parmi nous ? Combien de fois ne prions-nous
pas en disant "Seigneur, fais que..." ou encore "Mon
Dieu, donne-moi..." et si ce que nous avons souhaité
arrive, n’allons-nous pas trouver ¢a normal ou alors
allons-nous rendre grace a Dieu ? ils ne pouvaient pas approcher: ils étaient tenus de
rester a |'écart.

Et nous encore... c’est quand méme curieux : on vient a I'église, mais on reste dans le
fond, comme si on n’osait pas s’approcher, comme si on voulait garder une certaine
distance. Comme les lépreux. Oui, mais eux, ils ne pouvaient pas approcher : ils étaient
tenus de rester a I'écart

Ou alors on se dit qu'on n’est pas digne. Nous avons peur de nous approcher tels que
nous sommes ; nous avons peine a croire que Dieu puisse nous aimer avec nos fautes,
nos faiblesses, nos blessures; alors que, justement, c’est bien comme cela qu’il nous
aime : comme nous sommes et c’est bien pour des gens comme nous, c’est pour nous,
qu'’il est mort sur la croix.

Mais s’il vient vers nous, aujourd’hui, ce n’est pas pour que nous restions comme nous
sommes. Si Jésus se tourne vers les lépreux, c’est parce qu’il a pitié d’eux, il est pris de
compassion, oui, il les aime. Mais parce qu'il les aime, il voudra les guérir. Nous aussi, il
veut nous guérir de tout ce qui atteint, en mal, notre vie spirituelle.

Mais nous, nous imaginons que notre attitude, notre vie elle-méme, met comme une
distance qui nous sépare du Christ. Or jamais le Christ n’est plus proche que lorsque
nous souffrons, lorsque nous sentons le poids de la solitude et que nous nous croyons
coupés de tout secours humain.

Alors, comme les lépreus, il faut saisir notre chance. Eux étaient rejetés de la société
et des hommes. Nous, nous savons que nous n’avons rien a attendre de la société et des
hommes pour ce qui est de trouver le chemin de la vie. Nous savons quel est ce chemin,
nous savons qui est ce chemin. Et ¢a, c’est vraiment la chance de notre vie !

Et puis ? Serons-nous celui qui revient pour rendre grace a Jésus de sa guérison ou
parmi les neuf autres qui s’en vont sans se retourner. Allons-nous passer a coté de notre
chemin de vie ? Pourtant, a nous, on a appris a dire tout simplement : "merci".

Comme quand j’étais petit et qu’au matin du 6 décembre, on me faisait crier : "Merci
saint Nicolas!" et crier bien fort pour qu’il entende jusqu’au ciel. Saint Nicolas, dans
notre calendrier, c’est aujourd’hui que nous célébrons sa mémoire et c’est sans doute un
des saints les plus populaires dans toute la chrétienté. On le dit évéque de Myre. Apres
avoir été emprisonné sous Dioclétien, il aurait participé au premier concile et serait
mort le 6 décembre 343, victime de nouvelles persécutions. On connait aussi le sort que
vont connaitre ses reliques, volées par des marins qui les rameénent a Bari. On le dit aussi
thaumaturge, c’est-a-dire faiseur de miracles. On en raconte, on en rajoute sans doute.
Toujours est-il qu'il est devenu le patron de nombreuses corporations, pays ou peuples
et, bien siir chez nous, le patron des enfants sages. C’est dire s'il est bien difficile de faire




la part, dans le récit de sa vie, entre les faits et la légende.

D’autant que, comme beaucoup de ses semblables - je veux parler des saints des
premiers siecles - on nous le présente comme une sorte de superchampion de la foi et
ce, dés son plus jeune age. Bref une vie entiére tournée vers Dieu, un parcours sans
faute. Il devient un exemple.

Voila qui donne de la sainteté une image absolue, inaccessible aux humbles chrétiens
que nous sommes. Certes, a I'époque, 'hagiographie devait étre exemplaire, conforter
les fideles dans la foi, les inviter a suivre ce chemin et bien sir, nous avons hérité de
cette littérature et des hymnes qui vont avec. Qu'’il ne faut certes pas rejeter mais qui ne
doivent pas nous fermer a d’autres formes, dirons-nous, de la sainteté.

Ainsi avons-nous dans notre archevéché deux saints contemporains qui sont aux
antipodes pourrait-on dire de I'histoire de saint Nicolas. Et nous les connaissons bien.

Alexis Medvekov, ce prétre venu de Russie et qui a fini ses jours en France, dans une
paroisse de Savoie dont on a retrouvé son corps intact et qui est devenu saint Alexis
d’Ugine.

Mere Marie Skobtsov. Poétesse devenue moniale, morte a Ravensbriick pour avoir
aidé les Juifs durant 'occupation. Une femme mariée et divorcée deux fois, mere de trois
enfants. Devenue religieuse, elle avait gardé plusieurs de ses anciennes habitudes : elle
fumait, écrivait des poémes, entretenait de longues conversations jusqu’aux petites
heures du matin avec des hommes. Elle fréquentait les milieux défavorisés de Paris et
les marginaux de la société, alcooliques, prostituées, malades mentaux... Elle est
devenue sainte Marie de Paris.

Les saints sont comme un pont, un trait d'union entre le ciel et la terre. Et, d'une
certaine facon, chaque époque, chaque peuple (ou chaque église pour évoquer le peuple
de Dieu) a les saints et les saintes dont ils ont besoin, comme exemples, comme
intercesseurs, comme conscience parfois.

La sainteté est bien le programme, la vocation de la destinée humaine. Cette vocation
est enfouie dans nos profondeurs comme un germe qui doit grandir, une semence qui
croit et qui remplit peu a peu notre espace intérieur. Que ce soit 1a, humblement, notre
programme de vie.



