
	
	

Au	1er	septembre,	jour	de	l'indiction,	l'Église	orthodoxe,	avec	le	Nouvel	An	
ecclésial,	dédie	une	journée	de	prière	à	la	sauvegarde	de	la	Création	

	

Tropaire	du	Nouvel	an	
Seigneur,	artisan	de	toute	la	création,	Tu	as,	dans	ta	puissance,	établi	les	temps	et	les	

moments	;	bénis	la	couronne	de	l'année	par	ta	douce	bonté	et,	par	les	prières	de	la	Mère	
de	Dieu,	garde	dans	la	paix	cette	cité,	et	sauve-nous.	

Kondakion	du	Nouvel	an	
Ô	Christ	Roi	 qui	 demeures	 au	plus	haut	des	 cieux,	 créateur	 et	 artisan	de	 toutes	 les	

choses	 visibles	 et	 invisibles,	 toi	 qui	 as	 établi	 les	 jours	 et	 les	 nuits,	 les	 temps	 et	 les	
moments,	bénis	la	couronne	de	l'année,	garde	et	protège	cette	cité	et	ton	peuple	dans	la	
paix,	ô	très	miséricordieux.	

Tropaire	pour	la	protection	de	la	nature	
Le	Seigneur	de	gloire	révèle	manifestement	sa	puissance	éternelle	et	sa	divinité	par	

son	œuvre	créatrice	;	Il	a	formé	l'univers	et	l'a	rempli	de	créatures,	Il	a	fixé	des	limites	à	
la	 nature	 et	 Il	 a	 commandé	 aux	 hommes	 de	 protéger	 sa	 création	 afin	 de	 célébrer	 le	
Créateur.	

Kondakion	pour	la	protection	de	la	nature	
Jadis	Adam	au	Paradis	 avait	 reçu	 l'ordre	de	 le	 cultiver	 et	 de	 bien	 le	 garder,	mais	 il	

désobéit,	et	la	porte	en	fut	fermée.	Quant	à	nous	qui	sommes	sans	cesse	tentés	de	goûter	
à	 la	 connaissance	 du	 mal,	 cet	 arbre	 amer,	 mettons-nous	 à	 l'œuvre	 pour	 protéger	 la	
création	 et	 faucher	 les	 ronces	 de	 la	 pollution,	 car	 c'est	 en	 changeant	 de	 conduite	 que	
nous	retournerons	vers	notre	Seigneur.	

	
Lévitique	

	Ainsi	 parle	 le	 Seigneur	 tout-puissant	:	 Si	 vous	 suivez	 mes	 ordonnances,	 si	 vous	
observez	mes	commandements	et	 si	vous	 les	pratiquez,	 je	donnerai	vos	pluies	en	 leur	
temps	;	la	terre	donnera	sa	récolte.	l'arbre	des	champs	donnera	son	fruit	;	le	battage	se	
prolongera	 pour	 vous	 jusqu'à	 la	 vendange	 et	 la	 vendange	 se	 prolongera	 jusqu'aux	
semailles.	
Vous	mangerez	votre	pain	à	satiété,	et	vous	habiterez	en	sécurité	dans	votre	pays.	Je	

mettrai	 la	 paix	 dans	 le	 pays	 et	 vous	 reposerez	 sans	 que	 nul	 vous	 inquiète.	 Je	 ferai	
disparaître	du	pays	les	bêtes	féroces,	et	 le	glaive	ne	passera	pas	dans	votre	pays.	Vous	
poursuivrez	vos	ennemis,	et	ils	tomberont	devant	vous	sous	le	glaive.	Cinq	d'entre	vous	
en	 poursuivront	 cent,	 cent	 d'entre	 vous	 en	 poursuivront	 dix	 mille,	 et	 vos	 ennemis	
tomberont	devant	vous	sous	le	glaive.	
Je	 me	 tournerai	 vers	 vous,	 Je	 vous	 ferai	 fructifier	 et	 Je	 vous	 multiplierai,	 et	 je	

maintiendrai	mon	alliance	avec	vous,	vous	mangerez	 la	récolte	qui	aura	vieilli,	et	vous	

AU SERVICE DES ORTHODOXES DE LANGUE FRANÇAISE 

 

LECTURES DE ST SYMÉON 
 

JOURNÉE DE PRIÈRE POUR LA SAUVEGARDE DE LA CRÉATION  
ET TREIZIÈME DIMANCHE APRÈS LA PENTECÔTE 2023 

	



sortirez	la	vieille	récolte	devant	la	nouvelle.	Je	placerai	ma	demeure	au	milieu	de	vous,	et	
mon	âme	ne	vous	prendra	pas	en	dégoût.	Je	cheminerai	au	milieu	de	vous	:	Je	serai	votre	
Dieu,	et	vous,	vous	serez	mon	peuple.	
Mais	si	vous	ne	m'écoutez	pas	et	si	vous	ne	pratiquez	pas	tous	ces	commandements,	

si	vous	dédaignez	mes	ordonnances	et	si	votre	âme	prend	mes	règles	en	dégoût,	en	sorte	
que	 vous	 ne	 pratiquiez	 plus	 tous	 mes	 commandements	 et	 que	 vous	 rompiez	 mon	
alliance,	 voici	 ce	 qu'à	 mon	 tour	 Je	 vous	 ferai	:	 Je	 poserai	 sur	 vous	 l'épouvante,	 la	
consomption	et	la	fièvre,	qui	consument	les	yeux	et	épuisent	l'âme.	Vous	sèmerez	pour	
rien	votre	semence	:	ce	sont	vos	ennemis	qui	 la	mangeront.	 Je	dirigerai	ma	face	contre	
vous	et	vous	serez	battus	devant	vos	ennemis	;	ceux	qui	vous	haïssent	domineront	sur	
vous,	et	vous	fuirez	sans	que	nul	vous	poursuive.	
Je	 briserai	 l'orgueil	 de	 votre	 force,	 je	 rendrai	 votre	 ciel	 de	 fer	 et	 votre	 sol	 d'airain.	

Votre	vigueur	s'épuisera	pour	rien,	votre	terre	ne	donnera	plus	sa	récolte.	L'arbre	de	la	
terre	 ne	 donnera	 plus	 son	 fruit.	 J'enverrai	 parmi	 vous	 la	 bête	 des	 champs,	 qui	 vous	
privera	de	vos	enfants,	supprimera	votre	bétail	et	vous	réduira	à	un	si	petit	nombre	que	
vos	chemins	seront	déserts.	
Quant	 à	 vous,	 Je	 vous	disséminerai	 parmi	 les	nations	 et	 Je	 tirerai	 le	 glaive	derrière	

vous	;	votre	pays	sera	une	désolation	et	vos	villes	seront	des	ruines.	
Et	si	vous	marchez	contre	moi,	à	mon	tour,	je	marcherai	contre	vous,	dit	le	Seigneur	

tout-puissant,	le	Dieu	d’Israël.	
Lv	XXVI,	3-12,14-17,19-20,22,33,40-41.	

	
Message	du	Patriarche	Œcuménique	Bartholomée	

pour	la	journée	de	l'environnement	2010.	
	

Bartholomaios	
Par	la	grâce	de	Dieu	
Archevêque	de	Constantinople,	Nouvelle	Rome	et	
Patriarche	Œcuménique	
	
Que	la	grâce	et	la	paix	
De	Notre	Seigneur	Dieu	et	Sauveur	Jésus-Christ,	
Auteur	de	toute	la	Création,	
Soient	avec	le	plérôme	de	l’Église	
Enfants	bien-aimés	dans	le	Seigneur,	

Il	 y	 a	 plus	 de	 vingt	 ans	 que	 notre	 bienheureux	
prédécesseur,	 feu	 le	 Patriarche	 Dimitrios,	 animé	 d’une	
profonde	 conscience	 quant	 à	 la	 gravité	 de	 la	 crise	

environnementale	 mais	 aussi	 de	 la	 responsabilité	 de	 l’Église	 à	 s’y	 confronter	
efficacement,	 publia	 la	 première	 encyclique	 officielle	 touchant	 à	 la	 protection	 de	
l’environnement.	 Par	 cette	 encyclique,	 l’Église	 Mère	 a	 officiellement	 institué	 le	
1er	septembre	 –	 début	 de	 l’année	 ecclésiastique	 –	 comme	 le	 jour	 de	 prière	 pour	 la	
protection	 de	 l’environnement,	 l’annonçant	 au	 plérôme	 de	 l’Église	 se	 trouvant	 aux	
quatre	coins	de	la	terre.	
Dès	 lors,	 notre	 Église	 dans	 sa	 clairvoyance	 renforça	 la	 dimension	 eucharistique	 et	

ascétique	 de	 la	 morale	 en	 puisant	 aux	 sources	 de	 sa	 tradition.	 Elle	 manifeste	
l’importance	 cruciale	 que	 nous	 donnons	 à	 notre	 engagement,	 tant	 du	 point	 de	 vue	
personnel	que	global,	à	l’égard	de	la	protection	de	l’environnement	comme	une	Création	
Divine	 et	 un	 héritage	 partagé.	 Aujourd’hui,	 au	 beau	milieu	 d’une	 crise	 financière	 sans	
précédent,	 l’humanité	 doit	 faire	 face	 à	 toutes	 sortes	 d’épreuves.	Mais	 ces	 épreuves	ne	

	



sont	pas	uniquement	liées	à	notre	individualité.	Elles	sont	nuisibles	à	la	société	dans	ses	
moindres	 retranchements,	 et	 affectent	 en	 particulier	 notre	 comportement	 et	 notre	
perception	du	monde	qui	nous	entoure,	jusque	dans	la	manière	dont	nous	hiérarchisons	
nos	valeurs	et	nos	priorités.	
Il	 est	 important	 de	 noter	 qu’il	 se	 pourrait	 que	 la	 gravité	 de	 la	 présente	 crise	

économique	 influence	 un	 changement	 essentiel	 dans	 le	 développement	 vital	 de	
l’environnement	:	 la	mise	 en	 place	 d’un	modèle	 économique	 et	 social	 dont	 la	 priorité	
serait	la	prise	en	compte	de	l’environnement	et	non	plus	celle	des	gains	financiers	tous	
azimuts.	 Considérons	 donc,	 par	 exemple,	 ce	 qui	 pourrait	 arriver	 aux	 pays	 qui	 sont	
fortement	affectés	par	la	crise	économique	et	par	la	pauvreté,	comme	la	Grèce.	Ces	pays	
possèdent	 parallèlement	 une	 exceptionnelle	 richesse	 naturelle	:	 des	 écosystèmes	
uniques,	 une	 faune	 et	 une	 flore	 rares,	 des	 ressources	 naturelles	 particulières,	 des	
paysages	délicats	abondants	de	vent	et	de	soleil.	Si	les	écosystèmes	se	détériorent,	voire	
disparaissent,	si	les	ressources	naturelles	s’épuisent,	si	les	paysages	sont	endommagés,	
si	 le	 dérèglement	 climatique	 produit	 des	 effets	 imprévisibles	 sur	 le	 temps,	 sur	 quel	
fondement	alors	l’avenir	financier	de	ces	pays	et	de	la	planète	tout	entière	dépendra	?	
Par	 conséquent,	 nous	 estimons	 qu’il	 existe	 de	 nos	 jours	 un	 besoin	 inaliénable	 de	

coopération	entre	un	agrément	sociétal	et	des	initiatives	politiques,	afin	de	permettre	à	
la	situation	de	changer	et	de	s’engager	en	faveur	de	développements	environnementaux	
viables	et	durables.	
Pour	notre	Église	Orthodoxe,	la	protection	de	l’environnement,	que	nous	considérons	

comme	une	création	divine	et	«	très	bonne	»,	 constitue	une	grande	responsabilité	pour	
chaque	 personne	 humaine,	 indépendamment	 des	 résultats	 matériels	 et	 financiers.	 La	
corrélation	directe	de	la	mission	divine	de	«	travailler	et	préserver	»	avec	tous	les	aspects	
de	 la	vie	contemporaine	constitue	 la	 seule	perspective	d’une	coexistence	harmonieuse	
avec	chacun	des	éléments	de	la	création	et	l’ensemble	du	monde	naturel	en	général.	
Par	 conséquent,	 nous	 appelons	 chacun	 d’entre	 vous,	 frères	 et	 sœurs,	 enfants	 bien-

aimés	dans	le	Seigneur,	à	prendre	part	à	cette	lutte	titanesque	et	juste	afin	d’atténuer	la	
crise	 environnementale	 et	 de	 prévenir	 des	 impacts	 encore	 pires	 qui	 pourraient	 en	
dériver.	 À	 cette	 fin,	 il	 convient	 que	 nous	 harmonisions	 notre	 vie	 personnelle	 comme	
collective,	ainsi	que	nos	comportements	avec	les	besoins	des	écosystèmes	afin	que	toute	
faune	et	toute	flore	de	par	le	monde	puissent	vivre,	perdurer	et	être	préservées.	
Le	1er	septembre	2010	
Votre	frère	bien-aimé	en	Christ	Fervent	intercesseur	auprès	de	Dieu	
+BARTHOLOMAIOS	de	Constantinople	
	
	

Lecture	«	Et	Dieu	vit	que	cela	était	bon	»	du	Patriarche	Bartholomée		
«	Il	 est	 urgent	 de	 redonner	 un	 visage	 humain	 à	 notre	 planète.	»	 Le	 Patriarche	

Œcuménique,	est	universellement	reconnu	pour	son	engagement,	depuis	des	décennies,	
en	 faveur	 de	 l’environnement.	 Ce	 petit	 livre	 de	 64	 pages	 publié	 en	 2015	 éd.	 du	 Cerf	
appelle	à	«	la	sauvegarde	de	la	maison	commune	»	sur	un	fondement	chrétien.	

	

	



TREIZIÈME	DIMANCHE	APRÈS	LA	PENTECÔTE	
Les	Vignerons	homicides	

	
Extrait	du	Livre	d'Isaïe	

Je	chanterai	pour	mon	ami	le	chant	du	bien-aimé	à	sa	vigne.	Mon	ami	avait	une	vigne	
sur	un	coteau	plantureux.	
Il	en	retourna	 la	terre	et	en	retira	 les	pierres,	pour	y	mettre	un	plant	de	qualité.	Au	

milieu,	 il	 bâtit	 une	 tour	de	 garde	 et	 creusa	 aussi	 un	pressoir.	 Il	 en	 attendait	 de	beaux	
raisins,	mais	elle	en	donna	de	mauvais.	
Et	maintenant,	habitants	de	Jérusalem,	hommes	de	Juda,	soyez	donc	juges	entre	moi	

et	ma	vigne	!	
Pouvais-je	 faire	 pour	 ma	 vigne	 plus	 que	 je	 n'ai	 fait	?	 J'attendais	 de	 beaux	 raisins,	

pourquoi	en	a-t-elle	donné	de	mauvais	?	
Eh	bien,	 je	vais	vous	apprendre	ce	que	 je	vais	 faire	de	ma	vigne	:	enlever	sa	clôture	

pour	qu'elle	soit	dévorée	par	les	animaux,	ouvrir	une	brèche	dans	son	mur	pour	qu'elle	
soit	piétinée.	
J'en	ferai	une	pente	désolée	;	elle	ne	sera	ni	taillée	ni	sarclée,	il	y	poussera	des	épines	

et	des	ronces	;	j'interdirai	aux	nuages	d'y	faire	tomber	la	pluie.	
La	vigne	du	Seigneur	de	l'univers,	c'est	la	maison	d'Israël.	Le	plant	qu'il	chérissait,	ce	

sont	 les	 hommes	 de	 Juda.	 Il	 en	 attendait	 le	 droit,	 et	 voici	 l'iniquité	;	 il	 en	 attendait	 la	
justice,	et	voici	les	cris	de	détresse.	Is	5,1-7.	
	

Psaume	
La	vigne	que	tu	as	prise	à	l'Égypte,	

tu	la	replantes	en	chassant	des	nations.	
Tu	déblaies	le	sol	devant	elle,	

tu	l'enracines	pour	qu'elle	emplisse	le	pays.	
Pourquoi	as-tu	percé	sa	clôture	?	

Tous	les	passants	y	grappillent	en	chemin	;	
le	sanglier	des	forêts	la	ravage	

et	les	bêtes	des	champs	la	broutent.	
Dieu	de	l'univers	reviens	!	

Du	haut	des	cieux,	regarde	et	vois	:	
visite	cette	vigne,	protège-la,	

celle	qu'a	plantée	ta	main	puissante.	
Jamais	plus	nous	n'irons	loin	de	toi	:	
fais-nous	vivre	et	invoquer	ton	nom	!	

Seigneur,	Dieu	de	l'univers,	fais-nous	revenir	;	
que	ton	visage	s'éclaire,	et	nous	serons	sauvés.	Ps	80(79)	

	
	

Première	lettre	de	saint	Paul	apôtre		
aux	Corinthiens	

Ch.	XV	 XVI,	 13	 "Veillez,	 demeurez	 fermes	 dans	 la	
foi,	soyez	des	hommes,	soyez	forts.	
14	Que	tout	se	passe	chez	vous	dans	la	charité.	
15	Encore	une	recommandation,	frères.	Vous	savez	

que	 Stéphanas	 et	 les	 siens	 sont	 les	 prémices	 de	 	



l'Achaïe,	et	qu'ils	se	sont	rangés	d'eux-mêmes	au	service	des	saints.	
16	 À	 votre	 tour,	 rangez-vous	 sous	 de	 tels	 hommes,	 et	 sous	 quiconque	 travaille	 et	

peine	avec	eux.	
17	 Je	 suis	 heureux	 de	 la	 visite	 de	 Stéphanas,	 de	 Fortunatus	 et	 d'Achaïcus,	 qui	 ont	

suppléé	à	votre	absence	;	
18	 ils	ont	en	effet	 tranquillisé	mon	esprit	et	 le	vôtre.	Sachez	donc	apprécier	de	 tels	

hommes.	
19	 Les	 Églises	 d'Asie	 vous	 saluent.	 Aquilas	 et	 Prisca	 vous	 saluent	 bien	 dans	 le	

Seigneur,	ainsi	que	l'assemblée	qui	se	réunit	chez	eux.	
20	Tous	les	frères	vous	saluent.	Saluez-vous	les	uns	les	autres	par	un	saint	baiser.	
21	La	salutation	est	de	ma	main,	à	moi,	Paul.	
22	Si	quelqu'un	n'aime	pas	le	Seigneur,	qu'il	soit	anathème	!	"Maranatha."	
23	La	grâce	du	Seigneur	Jésus	soit	avec	vous	!	
24	Je	vous	aime	tous	dans	le	Christ	Jésus.	
	

Évangile	selon	saint	Matthieu	XXI,	33-42	
Chapitre	 XXI	 33	 En	 ce	 temps-là,	 Jésus	 disait	 aux	

grands	prêtres	et	aux	anciens	du	peuple	:	«	Écoutez	une	
autre	 parabole	:	 Un	 homme	 était	 propriétaire	 d’un	
domaine	;	 il	planta	une	vigne,	 l’entoura	d’une	clôture,	y	
creusa	 un	 pressoir	 et	 bâtit	 une	 tour	 de	 garde.	 Puis	 il	
loua	cette	vigne	à	des	vignerons,	et	partit	en	voyage.	34	
Quand	 arriva	 le	 temps	 des	 fruits,	 il	 envoya	 ses	
serviteurs	auprès	des	vignerons	pour	se	 faire	remettre	
le	produit	de	sa	vigne.	35	Mais	les	vignerons	se	saisirent	des	serviteurs,	frappèrent	l’un,	
tuèrent	l’autre,	lapidèrent	le	troisième.	
36	 De	 nouveau,	 le	 propriétaire	 envoya	 d’autres	 serviteurs	 plus	 nombreux	 que	 les	

premiers	;	mais	on	les	traita	de	la	même	façon.	37	Finalement,	il	leur	envoya	son	fils,	en	
se	 disant	:	 “Ils	 respecteront	 mon	 fils.”	 38	 Mais,	 voyant	 le	 fils,	 les	 vignerons	 se	 dirent	
entre	 eux	:	 “Voici	 l’héritier	:	 venez	!	 tuons-le,	 nous	 aurons	 son	 héritage	!”	 	 39	 Ils	 se	
saisirent	de	lui,	le	jetèrent	hors	de	la	vigne	et	le	tuèrent.	
40	Eh	bien	!	quand	le	maître	de	la	vigne	viendra,	que	fera-t-il	à	ces	vignerons	?	»	
41	On	lui	répond	:	«	Ces	misérables,	il	les	fera	périr	misérablement.	Il	louera	la	vigne	à	

d’autres	vignerons,	qui	lui	en	remettront	le	produit	en	temps	voulu.	»	
42	Jésus	leur	dit	:	«	N’avez-vous	jamais	lu	dans	les	Écritures	:	La	pierre	qu’ont	rejetée	

les	bâtisseurs	 est	 devenue	 la	pierre	d’angle	:	 c’est	 là	 l’œuvre	du	Seigneur,	 la	merveille	
devant	nos	yeux	!	
43	Aussi,	je	vous	le	dis	:	Le	royaume	de	Dieu	vous	sera	enlevé	pour	être	donné	à	une	

nation	qui	lui	fera	produire	ses	fruits.	
45	En	entendant	 les	paraboles	de	 Jésus,	 les	grands	prêtres	et	 les	pharisiens	avaient	

bien	 compris	 qu’il	 parlait	 d’eux.	 46	 Tout	 en	 cherchant	 à	 l’arrêter,	 ils	 eurent	 peur	 des	
foules,	parce	qu’elles	le	tenaient	pour	un	prophète.	

	
Saint	Irénée	de	Lyon	(140-202)	

La	vigne	de	Dieu	
Dieu	a	planté	 la	vigne	du	genre	humain	par	 le	modelage	

d'Adam	(1)	et	l'élection	des	patriarches.	
Puis	 il	 l'a	 confiée	 à	 des	 vignerons	 par	 le	 don	 de	 la	 Loi	

transmise	 par	 Moïse.	 Il	 l'a	 entourée	 d'une	 clôture,	 c'est-à-

	

	



dire	 a	 circonscrit	 la	 terre	 qu'ils	 auraient	 à	 cultiver	;	 il	 a	 bâti	 une	 tour,	 c'est-à-dire	 il	 a	
choisi	 Jérusalem	;	 il	a	creusé	un	pressoir,	c'est-à-dire	a	préparé	ceux	qui	allait	recevoir	
l'Esprit	prophétique.	
Et	 il	 leur	a	envoyé	des	prophètes	avant	 l'exil	de	Babylone,	puis	après	 l'exil	d'autres	

encore	en	plus	grand	nombre,	pour	réclamer	les	fruits	et	pour	leur	dire…	:		
"Redressez	vos	voies	et	vos	habitudes	de	vie"	(2)	
"Jugez	 avec	 justice,	 pratiquez	 la	 pitié	 et	 la	 miséricorde	 chacun	 envers	 son	 frère	;	

n'opprimez	pas	 la	veuve	et	 l'orphelin,	 l'étranger	et	 le	pauvre,	 et	que	personne	d'entre	
vous	ne	rumine	dans	son	cœur	le	souvenir	de	la	méchanceté	de	son	frère"	(3)…	
"Lavez-vous,	 purifiez-vous,	 ôtez	 la	malice	 de	 vos	 cœurs…,	 apprenez	 à	 faire	 le	 bien	;	

recherchez	la	justice	;	sauvez	celui	qui	souffre	l'injustice"	(4)…	
Voilà	par	quelles	prédications	les	prophètes	réclamaient	le	fruit	de	la	justice.	
Mais	 comme	 ces	 gens	 demeuraient	 incrédules,	 il	 leur	 a	 envoyé	 finalement	 son	 Fils,	

notre	Seigneur	Jésus	Christ,	que	ces	mauvais	vignerons	ont	tué	et	jeté	hors	de	la	vigne.	
C'est	pourquoi	Dieu	l'a	confié	–	non	plus	circonscrite,	mais	étendue	au	monde	entier	–	à	
d'autres	 vignerons	 pour	 qu'ils	 lui	 en	 remettent	 les	 fruits	 en	 leur	 temps.	 La	 tour	 de	
l'élection	se	dresse	partout	dans	son	éclat,	car	partout	resplendit	l'Église	;	partout	aussi	
est	creusé	le	pressoir	car	partout	sont	ceux	qui	reçoivent	l'Esprit	de	Dieu…	
C'est	pourquoi	le	Seigneur	disait	à	ses	disciples,	pour	faire	de	nous	de	bons	ouvriers	:	
"Tenez-vous	 sur	 vos	 gardes	 et	 veillez	 en	 tout	 temps,	 de	 crainte	 que	 vos	 cœurs	 ne	

s'alourdissent	dans	la	débauche,	l'ivrognerie	et	les	soucis	de	la	vie"	(5)	
"Restez	en	tenue	de	service	et	gardez	vos	 lampes	allumées	:	soyez	semblables	à	des	

gens	qui	attendent	leur	maître"	(6)	
Irénée	de	Lyon,	Contre	les	Hérésies,	IV,	36,	2-3	

Notes	(1)	Genèse	II,	verset	7	(2)	Jérémie	ch.	VII,	v.	3	(3)	cf.	Zacharie	ch.	VII,	v.	9-10	(4)	
Isaïe	ch.	Ier,	versets	16-17	(5)	Luc	ch.	XXI,	v.	34-36.	(6)	Luc	ch.	XII,	versets	35-36.	
	

Commentaires	patristiques	
	

Saint	Jean	Chrysostome	(v.	345-407)	
Homélie	11	sur	la	2e	Lettre	aux	Corinthiens	

«	C'est	là	l'œuvre	du	Seigneur,	une	merveille	sous	nos	yeux	»	
«	Le	Christ	nous	a	confié	le	ministère	de	la	réconciliation	»	(2Co	5,18).	Saint	Paul	fait	

ressortir	ainsi	la	grandeur	des	apôtres	en	nous	montrant	quel	ministère	leur	a	été	confié,	
en	même	temps	qu'il	manifeste	de	quel	amour	Dieu	nous	a	aimés.	Après	que	les	hommes	
eurent	refusé	d'entendre	celui	qu'il	leur	avait	envoyé,	Dieu	n'a	pas	fait	éclater	sa	colère,	
il	ne	les	a	pas	rejetés.	Il	persiste	à	les	appeler	par	lui-même	et	par	les	apôtres.	Qui	donc	
ne	s'émerveillerait	pas	devant	tant	de	sollicitude	?	
Ils	ont	égorgé	le	Fils	venu	les	réconcilier,	lui	le	Fils	unique	et	de	même	nature	que	le	

Père.	Le	Père	ne	s'est	pas	détourné	des	meurtriers,	il	n'a	pas	dit	:	«	Je	leur	avais	envoyé	
mon	Fils,	 et	 non	 contents	de	ne	pas	 l'écouter,	 ils	 l'ont	mis	 à	mort	 et	 ils	 l'ont	 crucifié	;	
désormais,	 il	est	 juste	que	 je	 les	abandonne.	»	C'est	 le	contraire	qu'il	a	 fait,	et	 le	Christ	
ayant	quitté	la	terre,	c'est	nous,	ses	ministres,	qui	sommes	chargés	de	le	remplacer.	«	Il	
nous	 a	 confié	 le	ministère	 de	 la	 réconciliation,	 car	 Dieu	 lui-même	 était	 dans	 le	 Christ	
réconciliant	le	monde	avec	lui,	ne	tenant	aucun	compte	de	leurs	péchés	»	(v.	19).	
Quel	amour	qui	surpasse	 toute	parole	et	 toute	 intelligence	!	Qui	était	 l'insulté	?	Lui-

même,	Dieu.	Et	qui	a	fait	 le	premier	pas	vers	 la	réconciliation	?	C'est	 lui…	Si	Dieu	avait	
voulu	 nous	 en	 demander	 compte,	 en	 effet,	 nous	 étions	 perdus,	 puisque	 «	tous	 étaient	
morts	»	(2Co	5,14).	Malgré	le	si	grand	nombre	de	nos	péchés,	il	ne	nous	a	pas	frappés	de	



sa	 vengeance,	 mais	 encore	 il	 s'est	 réconcilié	 avec	 nous	;	 non	 content	 d'annuler	 notre	
dette,	il	l'a	même	tenue	pour	rien.	Ainsi	devons-nous	pardonner	à	nos	ennemis	si	nous	
voulons	 obtenir	 nous-mêmes	 ce	 large	 pardon	:	 «	Il	 nous	 a	 confié	 le	 ministère	 de	 la	
réconciliation.	»	

Saint	Grégoire	de	Nysse	(v.	335-395)	
3e	homélie	sur	le	Cantique	des	Cantiques	

Donner	du	fruit	par	Celui	qui	en	a	donné	à	la	plénitude	du	temps	
«	Mon	bien-aimé	est	une	grappe	de	raisin	de	Chypre,	dans	 la	vigne	d'En-Gaddi	»	(Ct	

1,14)…	Cette	grappe	divine	se	couvre	de	fleurs	avant	la	Passion	et	verse	son	vin	dans	la	
Passion…	Sur	la	vigne,	la	grappe	ne	montre	pas	toujours	la	même	forme,	elle	change	avec	
le	 temps	:	 elle	 fleurit,	 elle	 gonfle,	 elle	 est	 achevée,	 puis,	 parfaitement	mûre,	 elle	 va	 se	
transformer	en	vin.		
La	vigne	promet	donc	par	son	fruit	:	il	n'est	pas	encore	mûr	et	à	point	pour	donner	du	

vin,	mais	il	attend	la	plénitude	des	temps.	Toutefois,	il	n'est	pas	absolument	incapable	de	
nous	réjouir.	En	effet,	avant	le	goût,	il	charme	l'odorat,	dans	l'attente	des	biens	futurs,	et	
il	 séduit	 les	 sens	de	 l'âme	par	 les	parfums	de	 l'espérance.	 Car	 l'assurance	 ferme	de	 la	
grâce	espérée	devient	jouissance	déjà	pour	ceux	qui	attendent	avec	constance.	Il	en	est	
ainsi	du	raisin	de	Chypre	qui	promet	du	vin	avant	de	le	devenir	:	par	sa	fleur	–	sa	fleur	
c'est	l'espérance	–	il	nous	donne	l'assurance	de	la	grâce	future…	
Celui	dont	la	volonté	est	en	harmonie	avec	celle	du	Seigneur,	parce	qu'	«	il	la	médite	

jour	 et	nuit	»,	 devient	 «	un	 arbre	planté	près	d'un	 ruisseau,	 qui	donne	du	 fruit	 en	 son	
temps,	et	jamais	son	feuillage	ne	meurt	»	(Ps	1,1-3).	C'est	pourquoi	la	vigne	de	l'Époux,	
qui	a	pris	racine	dans	la	terre	fertile	de	Gaddi,	c'est-à-dire	dans	le	fond	de	l'âme,	qui	est	
arrosée	 et	 enrichie	 par	 les	 enseignements	 divins,	 produit	 cette	 grappe	 fleurissante	 et	
épanouie	 dans	 laquelle	 elle	 peut	 contempler	 son	 propre	 jardinier	 et	 son	 vigneron.	
Bienheureuse	cette	terre	cultivée	dont	la	fleur	reproduit	la	beauté	de	l'Époux	!	Puisque	
celui-ci	est	 la	 lumière	véritable,	 la	vraie	vie	et	 la	vraie	 justice…	et	bien	d'autres	vertus	
encore,	si	quelqu'un,	par	ses	œuvres,	devient	pareil	à	l'Époux,	lorsqu'il	regarde	la	grappe	
de	sa	propre	conscience,	il	y	voit	l'Époux	lui-même,	car	il	reflète	la	lumière	de	la	vérité	
dans	 une	 vie	 lumineuse	 et	 sans	 tache.	 C'est	 pourquoi	 cette	 vigne	 féconde	 dit	:	 «	Ma	
grappe	fleurit	et	bourgeonne	»	(Ct	7,13).	L'Époux	est	en	personne	cette	vraie	grappe	qui	
se	montre	 attachée	 au	 bois,	 dont	 le	 sang	 devient	 une	 boisson	 de	 salut	 pour	 ceux	 qui	
exultent	dans	leur	salut.	

Saint	Basile	(v.	330-379)	
Homélie	5	sur	l'Hexaéméron	Porter	du	fruit	

Le	Seigneur	ne	cesse	de	comparer	les	âmes	humaines	à	des	vignes	:	«	Mon	bien-aimé	
avait	une	vigne	sur	un	coteau,	en	un	lieu	fertile	»	(Is	5,1)	;	«	J'ai	planté	une	vigne,	je	l'ai	
entourée	d'une	haie	»	
Ce	 sont	 évidemment	 les	 âmes	 humaines	 que	 Jésus	 appelle	 sa	 vigne,	 elles	 qu'il	 a	

entourées,	comme	d'une	clôture,	de	la	sécurité	que	donnent	ses	commandements	et	de	
la	garde	de	ses	anges,	car	«	l'ange	du	Seigneur	campera	autour	de	ceux	qui	le	craignent	»	
(Ps	33,8).	
Ensuite	il	a	planté	autour	de	nous	une	sorte	de	palissade	en	établissant	dans	l'Église,	

«	premièrement	des	apôtres,	deuxièmement	des	prophètes,	troisièmement	ceux	qui	sont	
chargés	 d'enseigner	»	 (1Co	 12,28).	 En	 outre,	 par	 les	 exemples	 des	 saints	 hommes	
d'autrefois,	 il	 élève	 nos	 pensées	 sans	 les	 laisser	 tomber	 à	 terre	 où	 elles	 mériteraient	
d'être	foulées	aux	pieds.	Il	veut	que	les	embrassements	de	la	charité,	comme	les	vrilles	
d'une	 vigne,	 nous	 attachent	 à	 notre	 prochain	 et	 nous	 fassent	 reposer	 sur	 lui.	 Ainsi	
gardant	 constamment	 notre	 élan	 vers	 le	 ciel,	 nous	 nous	 élèverons	 comme	 des	 vignes	



grimpantes,	jusqu'aux	plus	hautes	cimes.	
Il	nous	demande	encore	de	consentir	à	être	sarclés.	Or	une	âme	est	sarclée	quand	elle	

écarte	d'elle	 les	 soucis	 du	monde	qui	 sont	un	 fardeau	pour	nos	 cœurs.	Ainsi	 celui	 qui	
écarte	 de	 lui-même	 l'amour	 de	 ce	monde	 et	 l'attachement	 aux	 richesses	 ou	 qui	 tient	
pour	détestable	et	méprisable	la	passion	pour	cette	misérable	gloriole	a	pour	ainsi	dire	
été	 sarclé,	 et	 il	 respire	 de	 nouveau,	 débarrassé	 du	 fardeau	 inutile	 des	 soucis	 de	 ce	
monde.	
Mais,	 pour	 rester	 dans	 la	 ligne	 de	 la	 parabole,	 il	 ne	 faut	 pas	 que	 nous	 produisions	

seulement	du	bois,	c'est-à-dire	vivre	avec	ostentation,	ni	rechercher	la	louange	de	ceux	
du	dehors.	Il	nous	faut	porter	du	fruit	en	réservant	nos	œuvres	pour	les	montrer	au	vrai	
vigneron	(Jn	15,1).	
	

Catéchèse	orthodoxe	du	Père	Lev	Gillet	
Les	vignerons	homicides	

L'Évangile	de	ce	dimanche	consiste	dans	la	parabole	de	la	vigne	
et	 de	mauvais	 vignerons	 (Matt	 21,	 33-42).	 Un	 homme,	 qui	 avait	
planté	une	vigne	et	installé	un	pressoir,	alla	dans	un	pays	étranger,	
laissant	à	des	ouvriers	le	soin	de	la	vigne.	Plusieurs	fois	le	Maître	
de	la	vigne	envoya	des	serviteurs	pour	recueillir	la	vendange,	mais	
les	 vignerons	 maltraitèrent	 ou	 tuèrent	 ces	 serviteurs.	 Le	 Maître	
décida	d'y	 envoyer	 son	 fils	;	 les	 vignerons	désireux	de	 s'emparer	
de	l'héritage	tuèrent	le	fils.	
Que	fera	le	Maître	de	la	vigne,	sinon	de	détruire	ces	misérables	

et	de	transférer	la	vigne	à	d'autres	mains	?	
Dans	 l'intention	de	 Jésus,	 cette	parabole	 s'adresse	d'abord	aux	 Juifs	qui,	 comme	 les	

mauvais	 vignerons,	 ont	 tué	 les	 envoyés	du	Maître,	 puis	 tueront	 son	 fils	 lui-même.	 (on	
remarquera	 combien	 les	 paroles	 «	le	 saisissant,	 ils	 le	 jetèrent	 hors	 de	 la	 vigne	 et	 le	
tuèrent	»,	conviennent	à	la	Passion	de	Jésus,	emmené	et	crucifié	hors	de	la	Cité	Sainte),	
de	sorte	que	le	travail	de	la	vigne	–	c'est-à-dire	l'établissement	du	Royaume	messianique	
–	sera	confié	aux	Gentils.	
Mais	 la	 parabole	 s'applique	 aussi	 à	 nous-mêmes.	 Avons-nous	 travaillé	 avec	

abnégation	à	la	vigne	du	Père,	dont	nous	sommes	les	ouvriers	?	N'avons-nous	pas	trop	
souvent	méprisé	les	messages	et	les	appels	répétés	du	Maître	de	la	vigne,	Sa	Parole	elle-
même,	et	le	ministère	de	Ses	anges,	et	l'exemple	de	Ses	Saints	?	
N'avons-nous	pas,	chaque	fois	que	nous	avons	péché,	partagé	la	culpabilité	des	Juifs	

dans	le	meurtre	du	Fils	?	N'avons-nous	pas	mérité	que	Dieu	nous	exclue	de	Son	service	
et	de	Son	Royaume	?	Tel	est	le	sévère	avertissement	que	nous	fait	entendre	cet	Évangile.	
Le	même	avertissement	nous	est	donné	par	 la	1re	épître	de	Paul	(1	Cor	16,	13-24)	:	

«	Veuillez,	demeurez	ferme	dans	la	foi	»,	et	par	l'une	des	dernière	phrases	:	«	Si	quelqu'un	
n'aime	 pas	 le	 Seigneur,	 qu'il	 soit	 anathème	!	 Maran	 atha	».	 Dans	 cette	 épître,	 Paul	
mentionne	avec	louange	la	maison	de	Stéphanas	et	Fortunatus	et	Achaicus	;	 il	parle	de	
l'Église	qui	est	dans	la	maison	d'Aquila	et	de	Prisca.	Ces	collaborateurs	grecs	de	l'Apôtre	
nous	montrent,	par	opposition	aux	mauvais	vignerons	de	l'Évangile,	ce	que	peuvent	être	
de	 bons	 ouvriers	 de	 la	 vigne.	 Enfin	 nous	 retiendrons	 comme	 la	 phrase	 centrale	 de	
l'épître	de	ce	dimanche	ces	paroles	:	«	que	tout	se	passe	chez	vous	dans	la	charité	».	Seule	
importe	la	qualité	d'amour	de	notre	action.	
(Source	:	 «	Catéchèse	 orthodoxe	 L'an	 de	 Grâce	 du	 Seigneur	»	 Un	 moine	 de	 l'Église	

d'Orient	pp.	21-23,	édition	du	Cerf,	1988).		
	

	



Homélie	du	P.	André	Jacquemot	
	

Les	vignerons	homicides	et	la	prière	pour	la	création	
13e	Dimanche	après	la	Pentecôte	(1	Cor.	16,13-24	;	Mt.	21,33-42)	

Et	commencement	de	l'année	ecclésiastique	2012	
Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
Nous	 sommes	 le	 premier	 dimanche	 de	 la	 nouvelle	 année	

ecclésiastique,	 qui	 a	 commencé	 hier,	 1er	septembre,	 selon	 la	
tradition	 conservée	 dans	 l'église	 orthodoxe.	 Nous	 avons	 célébré	
les	matines	vendredi	soir	pour	ce	jour	de	l'Indiction,	du	Nouvel	an	
ecclésial.	 Nous	 reprenons	 ce	 thème	 aujourd'hui,	 demandant	 au	
Seigneur	de	bénir	la	couronne	de	l'année.	L'année	est	déjà	en	elle-
même	 un	 don	 de	 Dieu,	 avec	 le	 cycle	 des	 saisons	 qui	 produisent	
chacune	 ses	 bienfaits.	 Mais	 c'est	 un	 don	 aussi	 pour	 notre	 salut,	
parce	que	l'année	liturgique	est	une	image	de	l'œuvre	de	Dieu,	une	image	du	Christ.	
Le	jour	est	déjà	une	image	de	la	création	:	«	Il	y	eut	un	soir,	il	y	eut	un	matin,	jour	Un	»,	

vous	 connaissez	 ce	 récit	 de	 la	 Genèse	 (Gn	 1,5).	 La	 Création	 est	 vue	 comme	 un	 jour	
unique	 par	 les	 Pères,	 notamment	 par	 saint	 Basile.	 Et	 l'année	 est	 une	 autre	 image	 de	
l'œuvre	 créatrice	 de	 Dieu.	 C'est	 aussi	 dans	 le	 cadre	 de	 l'année	 que	 s'inscrit	 toute	
l'économie	 du	 Salut,	 toute	 l'œuvre	 du	 Seigneur	:	 dans	 les	 évangiles	 synoptiques,	 le	
ministère	public	du	Seigneur	semble	se	dérouler	comme	dans	une	seule	année,	même	si	
nous	savons	qu'Il	a	prêché	pendant	plusieurs	années.	L'année	liturgique	qui	commence	
maintenant	va	nous	rappeler	tous	les	événements	de	la	vie	du	Christ,	non	seulement	les	
rappeler	mais	 les	 rendre	actifs	:	 c'est	notre	salut	qui	 se	 réalise	 jour	après	 jour	 tout	au	
long	 de	 l'année.	 Sachons	 donc	 reconnaître	 chaque	 jour	 la	 présence	 de	 Dieu.	 Sachons	
entendre	ce	qu'Il	nous	dit	:	ce	qu'Il	nous	dit	directement	par	sa	Parole,	en	étant	assidus	à	
la	lecture	des	écritures,	en	particulier	des	épîtres	et	des	évangiles	indiqués	pour	chaque	
jour,	et	sachons	entendre	aussi	ce	qu'Il	nous	dit	par	l'intermédiaire	de	la	création.	
La	création	est	un	don	de	Dieu	pour	lequel	il	nous	appartient	de	rendre	grâce,	d'offrir	

à	Dieu	 les	 fruits	récoltés,	qui	viennent	de	Lui	et	 lui	appartiennent,	de	 les	 lui	rendre	en	
action	 de	 grâce,	 en	 eucharistie.	 C'est	 ce	 que	 nous	 faisons	 dans	 cette	 liturgie	
eucharistique.	C'est	ce	que	nous	appellent	à	faire	les	tropaires	et	les	kondakia	que	nous	
venons	 de	 chanter	 pour	 le	 jour	 de	 l'an	 ecclésial	 ainsi	 que	 pour	 la	 protection	 de	
l'environnement.		
C'est	sur	l'initiative	du	Patriarche	œcuménique	Dimitrios,	le	prédécesseur	de	l'actuel	

Patriarche	 Bartholomée,	 que	 ce	 premier	 jour	 de	 l'année	 ecclésiastique	 a	 été	 consacré	
aussi	à	la	prière	pour	 l'environnement,	qui	a	bien	besoin	de	protection	et	de	prières.	
Comme	vous	l'avez	entendu,	dans	ces	chants,	nous	prions	Dieu,	et	en	même	temps,	nous	
confessons	 notre	 responsabilité	 dans	 la	 dégradation	 de	 l'environnement,	 et	 pour	 sa	
protection.	Et	cette	prière	est	en	même	temps	une	action	de	grâce.	
Comme	 lecture,	 nous	 avons	 entendu	 aujourd'hui,	 dans	 l'Évangile	 du	 treizième	

dimanche	 après	 la	 Pentecôte,	 la	 parabole	 des	 vignerons	 ingrats,	 des	 vignerons	
homicides.	 Cette	 parabole	 a	 été	 dite	 par	 le	 Seigneur	 dans	 le	 temple	 à	 Jérusalem,	 peu	
avant	sa	Passion,	 lors	de	son	dernier	séjour	à	 Jérusalem.	Alors	qu'Il	enseignait	dans	 le	
temple,	comme	c'est	arrivé	souvent,	Il	a	été	interpellé	par	les	scribes,	les	docteurs	de	la	
loi,	les	prêtres	du	temple.	Ils	lui	ont	posé	cette	question	(Mt	21,23)	:	«	Par	quelle	autorité	
agis-tu,	qui	 t'a	donné	cette	autorité	?	»	 Ils	 lui	 contestaient	 cette	 autorité,	 que	 le	 peuple	
pourtant	 lui	 reconnaissait.	 Bien	 des	 fois,	 en	 entendant	 sa	 parole,	 et	 en	 voyant	 ses	
œuvres,	ses	miracles,	 le	peuple	s'est	exclamé	:	«	Nous	n'avons	jamais	entendu	quelqu'un	
qui	parle	avec	une	telle	autorité,	qui	agit	avec	une	telle	autorité	!	»	Mais	 justement,	cette	



autorité	ne	plaît	pas	à	ces	prêtres	et	docteurs	de	la	loi.	
Et	 Jésus	 répond	 par	 des	 paraboles	:	 les	 évangélistes	 nous	 en	 rapportent	 plusieurs.	

Dans	 celle	que	nous	venons	d'entendre,	 Il	 annonce	 ce	qui	 va	 arriver	dans	 très	peu	de	
temps,	puisqu'on	est	alors	très	proche	de	sa	Passion,	de	sa	mort	et	de	sa	résurrection.	À	
ses	disciples,	 Il	 a	déjà	annoncé	clairement	 ce	qui	allait	 se	passer,	même	s'ils	n'ont	pas	
compris	immédiatement.	Maintenant,	pour	ces	personnes	qui	sont	venues	le	contester,	Il	
s'exprime	en	paraboles.	Et	le	sens	est	tout	à	fait	clair	:	tous	ceux	qui	l'ont	entendu	l'ont	
bien	 compris,	 car	 le	 fils	 qui	 est	 envoyé	par	 le	maître	de	maison	 auprès	des	 vignerons	
pour	recevoir	le	produit	de	la	vigne	est	une	figure	du	Fils	de	Dieu	Lui-même.	Le	Seigneur	
annonce	donc	qu'Il	va	être	mis	à	mort	par	les	hommes,	par	la	méchanceté	des	hommes.	
Et	cette	annonce	est	resituée	dans	l'histoire	sainte	de	l'humanité,	l'histoire	de	l'alliance	
de	Dieu	avec	les	hommes,	une	alliance	qui	malheureusement	est	souvent	malmenée	par	
les	hommes.	Car	tout	le	monde	a	bien	compris	que	ce	maître	de	maison	c'est	Dieu	Lui-
même	et	que	les	vignerons	représentent	l'humanité.	
Au	commencement,	 le	maître	de	maison	a	planté	une	vigne	:	nous	 reconnaissons	 là	

l'œuvre	créatrice	de	Dieu.	Dieu	a	créé	le	monde	comme	un	jardin,	Il	a	créé	cette	terre	et	
en	a	fait	un	paradis	:	 la	vigne,	le	paradis,	 le	jardin,	c'est	toujours	la	même	idée.	Tout	ce	
qu'Il	 a	 créé,	 cette	 terre	 et	 tout	 l'univers,	Dieu	 l'a	 confié	 aux	hommes.	 Ici,	 Il	 a	 confié	 la	
vigne	à	des	vignerons	pour	qu'ils	 la	 fassent	 fructifier	et	en	récoltent	 les	 fruits.	Et	pour	
qu'ils	 ne	 soient	 pas	 comme	 des	 ingrats,	 Dieu	 envoie	 ses	 serviteurs	 pour	 recevoir	 en	
offrande	les	prémisses	de	la	récolte.	
Mais	nous	voyons	comment	se	comportent	ces	vignerons	et,	finalement,	comment	se	

comporte	 l'humanité	 avec	 la	 création	qui	 lui	 est	 donnée.	 Cette	parabole	 arrive	donc	 à	
propos	 en	 ce	 jour	 pour	 la	 protection	 de	 l'environnement	:	 nous	 voyons	 comment	 les	
hommes	 s'approprient	 la	 création	 pour	 satisfaire	 leurs	 convoitises.	 Comme	 les	
vignerons	 de	 la	 parabole	 qui	 disent	:	 «	Tuons	 le	 fils,	 et	 prenons	 l'héritage	 pour	 nous	».	
C'est	 souvent	 ainsi,	 malheureusement,	 que	 l'humanité	 se	 comporte	 avec	 les	 dons	 de	
Dieu.	Et	il	faut	reconnaître	que	nous	participons	pour	une	part	à	cette	ingratitude,	même	
si	nous	ne	sommes	pas	que	des	ingrats,	car	il	nous	arrive	aussi	de	rendre	grâce	à	Dieu	:	
c'est	pour	cela	que	nous	sommes	réunis	à	l'église	aujourd'hui.	Cette	parabole	est	donc	un	
jugement	pour	l'humanité.	
Un	 jugement,	mais	pas	sans	perspective	de	salut,	 si	vous	avez	été	attentifs	 jusqu'au	

bout	 de	 la	 lecture.	 En	 effet,	 lorsque	 le	 Seigneur	 demande	 à	 ceux	 qui	 viennent	 de	
l'écouter	:	«	Que	va	faire	le	maître	de	la	vigne	?	»,	l'ingratitude	et	l'injustice	sont	tellement	
flagrantes	 que	 ses	 interlocuteurs	 ne	 peuvent	 que	 répondre	:	 «	Il	 va	 punir	 ces	
misérables	!	»	 Mais	 ce	 n'est	 pas	 le	 dernier	 mot	 du	 Seigneur,	 qui	 conclut	 en	 citant	 le	
psaume	 (Ps	 117,22-23)	:	 «	La	pierre	qu'avaient	 rejetée	 les	bâtisseurs	 est	devenue	pierre	
d'angle.	C'est	 là	 l'œuvre	du	Seigneur	et	 elle	 est	admirable	à	nos	yeux.	»	 Là	 encore,	 il	 est	
clair	que	cette	pierre	rejetée	par	les	bâtisseurs,	c'est	le	Christ.	D'ailleurs,	dans	les	Actes	
des	apôtres,	quand	saint	Pierre	doit	expliquer	à	ceux	qui	n'ont	pas	encore	reconnu	que	
le	salut	est	en	Jésus-Christ	mort	et	ressuscité,	il	cite	à	nouveau	ce	verset	de	psaume	pour	
leur	dire	en	substance	(cf.	Act	4,8-12)	:	«	Cette	pierre	rejetée	par	les	bâtisseurs,	c'est	Jésus	
que	vous	avez	crucifié,	c'est	Lui	qui	est	devenu	la	pierre	d'angle,	c'est	Lui	qui	est	notre	salut.	
C'est	sur	Lui	et	 la	 foi	en	Lui	que	 l'Église	est	bâtie,	que	notre	vie	est	renouvelée.	»	 Voilà	 la	
réponse	du	Seigneur.	Donc,	même	s'il	y	a	réellement	un	jugement	pour	l'ingratitude	de	
l'humanité,	pour	notre	 ingratitude,	 la	 réponse	ultime	du	Seigneur	n'est	pas	de	châtier,	
mais	de	racheter	l'humanité,	de	la	racheter	par	sa	mort	et	sa	résurrection.	
Alors,	ne	soyons	pas	comme	ces	vignerons	ingrats,	sachons	rendre	grâce	pour	ce	qui	

nous	est	donné,	sachons	reconnaître	nos	péchés,	sachons	faire	acte	d'humilité,	sachons	



faire	pénitence	et	sachons	nous	appuyer	sur	cette	Pierre	angulaire	qu'est	le	Christ,	cette	
Pierre	qui,	en	étant	rejetée	par	l'humanité,	est	devenue	le	fondement	de	notre	salut.	
Amen.			
	
	

Homélie		de	P.	Boris	Bobrinskoy		
13e	Dimanche	après	la	Pentecôte	2002	

Au	nom	du	Père	et	du	Fils	et	du	Saint-Esprit.	
Quand	 le	 Seigneur	 Jésus,	 durant	 son	 parcours	 terrestre,	

annonce	 sa	mort	 prochaine,	 Il	 ne	 l'annonce	 pas	 seulement	
par	des	paroles	prophétiques,	Il	l'annonce	aussi	quelquefois	
par	 des	 paraboles.	 Cette	 parabole	 sur	 les	 vignerons	
homicides	est	une	des	paraboles	 les	plus	bouleversantes	et	
les	 plus	 immédiatement	 compréhensibles	 dans	 laquelle	
nous	pouvons	 reconnaître	 avec	 certitude	 le	 fils	du	père	de	

famille	qui	plante	une	vigne,	ce	fils	qui	est	lapidé	et	mis	à	mort.	
Cette	 parabole	 des	 vignerons	 se	 rattache	 au	 thème	 biblique	 de	 la	 vigne,	

particulièrement	 aimé	 par	 les	 prophètes.	 Pour	 mieux	 la	 situer	 dans	 la	 grande	
perspective	de	 l'amour	nuptial	de	Dieu	envers	 son	peuple	d'Israël,	 -	 ce	peuple	que	 les	
prophètes	comparent	justement	à	une	vigne	-,	 je	voudrais	vous	lire	un	court	extrait	du	
prophète	Isaïe.	
Vous	allez	voir	la	ressemblance	frappante	entre	cette	prophétie	d'Isaïe	et	la	parabole	

des	évangiles	:	
"Que	 je	chante	à	mon	ami	 le	chant	de	son	amour	pour	sa	vigne	!	Mon	ami	avait	une	

vigne	sur	un	coteau	fertile,	il	la	bêcha,	il	l'épierra,	il	y	planta	du	muscat,	au	milieu	il	bâtit	
une	 tour,	et	 il	y	creusa	même	une	cuve.	 Il	en	espérait	du	raisin	mais	elle	 lui	donna	du	
verjus.	Et	maintenant,	habitants	de	Jérusalem	et	gens	de	Juda,	soyez	juges,	je	vous	prie,	
entre	ma	vigne	et	moi,	vous-mêmes	soyez	juges.	Que	pouvais-je	faire	pour	ma	vigne	que	
je	 n'aie	 fait	?	 J'en	 espérais	 du	 raisin,	 pourquoi	 seulement	 du	 verjus	?	 Eh	 bien	!	 Je	 vais	
vous	apprendre	ce	que	je	vais	faire	de	ma	vigne	:	en	ôter	la	haie	pour	qu'on	la	broute,	en	
abattre	le	mur	pour	qu'on	la	piétine,	qu'elle	soit	saccagée,	non	plus	taillée	et	cultivée.	Sur	
elle,	épines	et	ronces,	j'interdirais	aux	nuages	d'y	laisser	pleuvoir	la	pluie.	Et,	conclut	le	
prophète	Isaïe,	la	vigne	de	Yahvé	Sabaoth,	c'est	la	maison	d'Israël	et	les	gens	de	Juda	en	
sont	le	plant	choisi.	Il	en	attendait	l'innocence	et	c'est	du	sang,	il	en	attendait	le	droit	et	
c'est	le	cri	d'effroi."[1]	
Nous	 voyons	 que	 le	 Seigneur	 reprend	 pour	 ainsi	 dire	 littéralement	 cette	 prophétie	

d'Isaïe.	 Il	 l'applique	 à	 la	 situation	 concrète	 où,	 au	 terme	 de	 l'histoire	 d'Israël,	 les	
prophètes	ont	 été	mis	 à	mort,	 la	prophétie	 en	 Israël	 s'est	 éteinte,	 et	que	 le	dernier,	 le	
plus	grand	des	prophètes,	Jean-Baptiste,	a	été	mis	à	mort,	enfin	quand	Jésus	Lui-même	
s'annonce	 comme	 LE	 prophète	 en	 reprenant	 à	 son	 propre	 compte	 les	 prophéties	
anciennes.	
Nous	 voyons	 que	 Jésus	 nous	 parle	 d'une	 part	 des	 vignerons,	 qui	 sont	 les	 chefs	 du	

peuple,	 et	 d'autre	 part	 des	 serviteurs	 en	 nombre	 croissant	 qui	 sont	 les	 prophètes,	
maltraités,	chassés,	vilipendés,	mis	à	mort,	et	finalement	du	fils.	On	ne	peut	pas	ne	pas	
voir	dans	ce	fils	le	Seigneur	Lui-même,	le	Fils	de	Dieu	devenu	fils	de	l'homme	pour	notre	
salut,	qui	s'est	abaissé	et	qui	est	descendu	jusqu'à	la	vigne,	espérant	qu'en	Le	voyant	les	
vignerons,	 les	 serviteurs,	 les	 chefs	 du	 peuple	 Le	 reconnaîtraient	 et	 Lui	 rendraient	
hommage.	
Le	 seul	 hommage	qu'ils	 sauront	 Lui	 rendre	 est	 celui	 du	:	 "	 Crucifie-le	!	 Crucifie-le	!"	

	



Cela	rappelle	l'exclamation	de	la	parabole	:	"	Venez,	tuons-le	!".	De	même	le	passage	"	ils	
le	jetèrent	hors	de	la	vigne"	et	le	tuèrent	:	"	hors	de	la	vigne",	annonce	que	c'est	aussi	"	
hors	des	murs	de	Jérusalem"	que	le	Christ	sera	mis	à	mort.	
Bien	 sûr,	 cette	 parabole	 terrible	 est	 une	 parabole	 dans	 laquelle	 le	 Seigneur,	 non	

seulement	annonce	Sa	mort	prochaine,	mais	 identifie	 les	vignerons.	 Il	désigne	dans	 les	
vignerons	ceux	qui	sont	à	la	tête	du	peuple,	ces	pasteurs	qui	ont	été	appelés	pour	paître	
le	troupeau	de	Dieu,	pour	paître	les	brebis	et	les	agneaux.	
Si	les	paraboles	ont	été	inscrites	dans	les	évangiles,	si	l'Église,	de	siècle	en	siècle,	nous	

propose	 la	 lecture	 de	 cette	 parabole,	 ce	 n'est	 pas	 particulièrement	 pour	 lancer	 de	
nouveau,	de	siècle	en	siècle,	des	reproches	au	peuple	d'Israël.	Dieu	seul	est	leur	juge,	et	
dans	ce	peuple	d'Israël,	comme	le	dit	saint	Paul,	quelque	chose	des	promesses	de	Dieu	
demeure.	Mais	 là	 n'est	 pas	 notre	 propos.	 Si	 cette	 parabole,	 si	 toute	 cette	 histoire	 des	
conflits	entre	Jésus	et	les	pasteurs	d'Israël	est	relatée	et	rappelée	par	l'Église	d'année	en	
année,	de	siècle	en	siècle,	c'est	que	cela	nous	concerne	nous-mêmes.	Car	cette	vigne	dont	
parle	la	parabole,	cette	vigne	que	prévoient,	on	peut	le	dire,	depuis	les	temps	anciens,	les	
prophètes,	 cette	 vigne	 que	 chante	 également	 le	 psalmiste	 quand	 il	 dit	 "	 Regarde,	
Seigneur,	jette	du	haut	du	ciel	ton	regard	sur	cette	vigne	que	tu	as	plantée,	et	affermis-
la"[2],	et	à	sa	suite	l'évêque	chaque	fois	qu'il	célèbre	la	divine	Liturgie	et	bénit	le	peuple	
de	Dieu,	 l'Église,	 cette	vigne	dont	 il	 est	question,	 c'est	 le	nouvel	 Israël,	 c'est	 l'Israël	de	
tous	les	temps.	Cet	Israël	est	désormais	héritier	du	Nouveau	Testament,	de	la	Nouvelle	
Alliance	 de	 Jésus	 et	 cet	 Israël,	 c'est	 nous	 qui	 en	 sommes	 les	 membres,	 les	 enfants,	
enfants	d'Abraham	selon	l'Esprit.	
Et	si	cette	parabole	nous	est	contée	et	rappelée,	c'est	que	le	jugement	de	Dieu	s'opère	

aujourd'hui	 comme	 alors.	 Lorsque	 les	 pasteurs	 et	 tous	 ceux	 qui	 ont	 la	 charge,	 la	
responsabilité,	l'honneur,	la	grâce,	le	devoir	d'être	les	serviteurs	de	Dieu	et	les	serviteurs	
de	ce	peuple	dont	nous	sommes	 les	membres,	 lorsque	 les	pasteurs	oublient	 l'appel	de	
Dieu,	 lorsqu'ils	 s'en	 remettent	 à	 leur	 propre	 force,	 à	 leur	 propre	 intelligence,	 à	 leur	
propre	sagesse,	lorsqu'ils	sont	séduits	quelquefois	par	des	ambitions	terrestres,	lorsque	
viennent	à	l'intérieur	même	de	l'Église	toutes	ces	querelles	de	préséance,	de	priorité	ou	
de	 primauté	 entre	 les	 églises	 orthodoxes,	 à	 l'intérieur	 des	 églises,	 à	 l'intérieur	 des	
paroisses,	 dans	 nos	 propres	 familles	 ecclésiales,	 alors	 nous	 pouvons	 dire	 que	 de	
nouveau,	de	jour	en	jour,	de	siècle	en	siècle,	nous	contribuons	à	crucifier	le	Fils	de	Dieu	
devenu	homme	pour	notre	salut.	
Par	conséquent	le	jugement	de	Dieu	s'opère	toujours	et	jusqu'à	la	fin	des	siècles	sur	

l'Église	et	sur	ceux	qui,	dans	l'Église,	portent	la	responsabilité	de	paître	le	troupeau	de	
Dieu,	 ces	 brebis	 et	 ces	 agneaux	 que	 Dieu	 a	 tant	 aimés.	 C'est	 donc	 une	 immense	
responsabilité.	Et	nous	devons,	nous-mêmes,	peuple	de	Dieu,	prier	instamment	pour	que	
le	Seigneur	protège	nos	prêtres	et	nos	évêques,	inspire	nos	théologiens,	nous	donne	aux	
uns	et	aux	autres	la	sagesse,	l'humilité,	la	discrétion,	la	disponibilité	nécessaires	afin	de	
nous	 oublier	 nous-mêmes	 et	 de	 savoir	 que	 nous	 ne	 sommes	 que	 des	 serviteurs	 qui	
n'avons	 rien	 fait	 de	 plus,	 et	 généralement	 toujours	 beaucoup	moins,	 que	 ce	 que	 nous	
devions	faire.	
Que	le	Seigneur	nous	donne	de	recevoir	et	de	vivre	cette	parabole	aujourd'hui	comme	

nous	 concernant.	 Nous	 vivons	 en	 effet	 aujourd'hui	 dans	 ce	 début	 du	 XXIe	 siècle	 une	
période	très	grave	pour	l'avenir	de	l'Église.	Quelqu'un	a	dit	que	le	XXIe	siècle	serait	un	
siècle	d'église	ou	ne	sera	pas.	Je	ne	sais	pas	si	cela	est	vrai,	mais	je	sais	que	l'Église	est,	on	
peut	le	dire,	dans	les	douleurs	de	l'enfantement.	
Elle	est	là,	bien	sûr,	elle	est	maintenue	dans	l'être	et	dans	le	bien-être	par	la	promesse	

du	 Seigneur	 que	 "	 les	 portes	 de	 l'enfer	 ne	 prévaudront	 pas	 contre	 elle",	mais	 elle	 est	



néanmoins	 sous	 le	 jugement	 de	 Dieu.	 Et	 l'Esprit	 parle	 aux	 églises,	 et	 le	 Seigneur	 se	
tourne	 vers	 nous	 tous	 et	 nous	 sommes	 tous	 sous	 le	 Jugement	 de	 Dieu,	 un	 jugement	
d'amour	mais	aussi	un	jugement	de	justice,	un	jugement	de	tristesse	quand	ceux	qui	sont	
là	pour	paître	 le	 troupeau	cherchent	eux-mêmes	à	 s'enrichir,	 à	 s'engraisser,	 comme	 le	
disaient	les	prophètes.	
Que	Dieu	nous	garde	de	tout	cela,	et	que	Dieu	nous	donne	de	prier	pour	nos	pasteurs,	

de	prier	pour	 tous	ceux	qui	sont	 là	en	charge	de	notre	sainte	Église	et	pour	que	notre	
Église	 orthodoxe	 ne	 se	 ferme	 pas	 sur	 elle-même.	Que	Dieu	 nous	 donne	 de	 prier	 pour	
qu'elle	 s'ouvre	 dans	 la	 grâce,	 dans	 l'amour,	 dans	 l'humilité,	 dans	 la	 discrétion	 pour	
accueillir,	 pour	 être	 ouverte	 au	 dialogue	 avec	 tous	 les	 autres	 chrétiens,	 et	 pour	 être	
ouverte	au	témoignage	avec	tous	ceux	qui	ne	connaissent	pas	le	Seigneur	mais	qui,	peut-
être	intérieurement,	sans	trop	le	savoir	tout	à	fait,	cherchent	la	Lumière	et	la	Grâce.	
Père	Boris	
Notes	
[1]	Voir	Isaïe	V,	1	et	suivant.	
[2]	Voir	le	Psaume	79.	
	

Homélie	du	P.	Placide	Deseille	pour	le	13e	dimanche	de	Matthieu	2001	
Être	membres	d'un	même	corps	

	
On	constate	une	étonnante	convergence	entre	les	deux	

textes	évangélique	que	l'on	vient	de	nous	lire	(Mt.,	21,	33-
42	et	 Jn,	15,	1-11)	 :	 le	premier	nous	rapporte	 la	parabole	
des	vignerons	homicides,	et,	dans	le	second,	le	Christ	nous	
dit	 qu'il	 est	 lui-même	 la	 vraie	 vigne.	 Le	 contenu	 de	 ces	
textes,	 de	 ces	 paraboles	 que	 le	 Seigneur	 raconte	 à	 ses	
disciples	a	d'abord	une	signification	relative	à	l'histoire	du	
salut,	 car	 ce	 que	 le	 Seigneur	 veut	 directement	 annoncer,	

c'est	 à	 la	 fois	 l'avenir	d'Israël	 et	 celui	de	 l'Eglise.	 La	vigne	véritable	de	 cette	parabole,	
c'est,	 conformément	 à	 l'enseignement	 des	 prophètes,	 d'Isaïe	 notamment,	 Israël,	 cette	
vigne	 que	 le	 Seigneur	 a	 plantée,	 pour	 laquelle	 il	 a	 dépensé	 tant	 de	 soins,	 qui	 sont	 la	
manifestation	 de	 son	 amour	;	 et	 en	 réponse	 à	 ses	 soins,	 en	 réponse	 à	 cet	 amour	
manifesté	de	toutes	sortes	de	façons	au	cours	de	l'histoire	d'Israël,	le	peuple	n'a	répondu	
que	par	 l'ingratitude,	 tuant	 les	prophètes	et	 finalement	mettant	à	mort	 le	Fils	de	Dieu	
lui-même,	 venu	dans	 le	monde.	 Et	 le	 Seigneur	déclare	 ce	que	 le	maître	de	 la	 vigne	 va	
faire	:	 il	 les	 perdra,	 ils	 seront	 châtiés	 pour	 cette	 ingratitude,	 et	 l'Eglise	 sera	 le	 nouvel	
Israël.	
Oui,	c'est	d'abord	ces	aspects	de	l'histoire	du	salut,	l'infidélité	de	la	majeure	partie	du	

peuple	 d'Israël,	 et	 son	 corollaire	 l'appel	 d'autres	 vignerons	 qui	 seront	 fidèles,	 choisis	
parmi	 les	nations	païennes,	 c'est	 cela	que	 le	Seigneur	évoque	sous	 forme	de	parabole.	
Mais,	comme	nous	le	dit	saint	Paul,	tout	ce	qui	s'est	passé	dans	l'Ancien	Testament,	tous	
ces	événements	ne	concernent	pas	seulement	un	passé	lointain.	Ce	n'est	pas	seulement	
l'histoire	d'Israël	et	des	nations	païennes,	il	y	a	2000	ou	2500	ans	qui	est	ainsi	évoquée,	
car	cette	vigne	du	Seigneur	c'est	aussi	l'Eglise,	ces	soins	dont	le	Seigneur	l'a	entourée,	ce	
sont	tous	les	soins	dont	le	Seigneur	nous	a	entourés	nous-même,	par	le	don	de	toutes	les	
richesses	qu'il	a	données	à	 l'Eglise,	par	 tous	 les	dons	qu'il	nous	a	 faits	aussi	beaucoup	
plus	personnellement,	 d'une	 façon	beaucoup	plus	 intime,	 tout	 au	 long	de	notre	 vie,	 et	
qui,	si	nous	savons	les	lire,	sont	autant	de	signes	de	son	amour,	de	son	amour	personnel	
pour	nous.	Le	Seigneur	nous	a	appelés	à	devenir	véritablement	ses	enfants,	à	mener	avec	

	



lui	une	vie	d'intimité,	de	fils	avec	leur	Père.	Il	nous	a	invités	à	recevoir	tous	les	dons	de	
sa	grâce,	à	participer	véritablement	à	sa	vie,	à	être	véritablement	divinisés	en	lui.	Il	nous	
a	 appelés	 à	 recevoir	 pour	 l'éternité	 ce	 que	 saint	 Paul	 appelle	 «	un	 poids	 éternel	 de	
gloire	»,	 le	bonheur	 le	plus	grand	que	Dieu	puisse	donner	à	 ses	créatures;	bonheur	de	
l'intimité	 avec	 Lui	 et	 de	 la	 communion	 avec	 tous	 ceux	 qui	 ont	 accepté	 l'union	 divine.	
Nous	avons	été	appelés	à	tout	cela	et	le	Seigneur,	tout	au	long	de	notre	vie,	nous	a	donné	
à	 travers	 l'Eglise	 et	 au	 fond	 de	 notre	 cœur,	 une	 multitude	 de	 dons	 qui,	 si	 nous	 ne	
sommes	 pas	 ingrats,	 si	 le	 regard	 de	 notre	 cœur	 est	 suffisamment	 éveillé	 et	 ouvert,	
devraient	nous	combler	de	reconnaissance	et	d'amour.	
Vous	me	direz:	«	Nous	n'avons	tué	aucun	prophète,	nous	n'avons	pas	chassé	le	Fils	de	

Dieu,	nous	n'avons	pas	participé	à	sa	mise	à	mort.	»	Si	nous	examinons	vraiment	notre	
conscience,	nous	comprendrons	que	chaque	fois	que	nous	avons	négligé	cette	grâce	du	
Seigneur,	 chaque	 fois	 que	 nous	 ne	 reconnaissons	 pas	 à	 leur	 valeur	 ces	 dons	 de	 Dieu,	
chaque	 fois	 que	 d'une	 façon	 ou	 d'une	 autre,	 d'une	 façon	 qui	 peut	 être	 toute	 pratique,	
presque	inconsciente,	nous	préférons	finalement	autre	chose	que	les	dons	de	Dieu,	dans	
la	mesure	où	ce	qui	donne	le	sens	profond	de	notre	vie	ce	n'est	pas	ce	que	le	Seigneur	
nous	promet	mais	ce	sont	des	choses	beaucoup	plus	terre	à	terre:	le	souci	d'avoir	ici-bas	
une	 vie	 relativement	 confortable,	 tranquille,	 d'avoir	 une	 situation	 pour	 assurer	 notre	
avenir,	 d'avoir	 une	 retraite	 suffisante;	 dans	 la	mesure	 où	 tout	 cela	 devient	 dominant	
dans	notre	vie,	nous	rejetons	les	dons	de	Dieu,	nous	n'y	sommes	pas	tellement	attentifs,	
nous	ne	les	acceptons	pas	pour	ce	qu'ils	sont,	et	à	ce	moment-là,	d'une	certaine	manière,	
oui,	 nous	 rejetons	 les	 prophètes,	 nous	 les	 tuons	;	 dans	 la	 mesure	 où	 ce	 don	 que	 le	
Seigneur	 nous	 fait	 de	 lui-même	 à	 travers	 sa	 parole,	 à	 travers	 les	 commandements	 de	
l'Eglise,	 à	 travers	 l'eucharistie	 n'est	 pas	 ce	 qui	 a	 le	 plus	 de	 prix,	 le	 plus	 d'importance	
pour	nous	dans	notre	 vie,	 eh	bien,	 nous	devenons	 complices	de	 ceux	qui	 ont	 rejeté	 le	
Seigneur	et	l'ont	mis	à	mort	hors	de	la	vigne.	
Il	 est	 peut-être	 beaucoup	 plus	 facile	 que	 nous	 ne	 le	 pensons	 de	 rejeter	 ainsi	 notre	

Dieu,	il	est	beaucoup	plus	facile	que	nous	ne	le	pensons	de	nous	mettre	au	rang	de	ceux	
qui	ne	l'ont	pas	véritablement	accepté,	qui	n'ont	pas	ouvert	leur	cœur	aux	dons	de	Dieu,	
qui	n'ont	pas	 su	 l'apprécier,	qui	n'ont	pas	 su	donner	 ce	 sens-là	à	 leur	vie.	 Si	notre	vie	
chrétienne	 reste	 superficielle,	 si	 elle	 reste	 quelque	 chose	 à	 quoi	 nous	 ne	 faisons	 pas	
vraiment	attention,	quelque	chose	que	nous	négligeons,	à	ce	moment-là,	nous	risquons	
d'être	parmi	ceux	qui	seront	écartés	du	royaume.	
Si	 nous	 ne	 sommes	 pas	 véritablement	 ces	 sarments	 greffés	 sur	 le	 Christ	 auxquels	

faisaient	allusion	les	paroles	du	Seigneur	dans	le	second	texte	évangélique	que	l'on	a	lu,	
si	 nous	 ne	 sommes	 pas	 vraiment	 animés	 de	 cette	 vie,	 si	 ce	 qui	 anime	 toute	 notre	
existence	n'est	pas	cette	vie	divine,	cette	énergie	divine	qui	jaillit	du	corps	ressuscité	du	
Christ,	 nous	 risquons	 d'être	 apparemment	 des	 gens	 honnêtes	 et	 vivant	 normalement,	
nous	risquons	d'être	des	sarments	desséchés	et	bons	pour	le	feu	parce	que	ce	n'est	pas	
la	vraie	vie	qui	nous	anime,	mais	d'autres	soucis,	d'autres	préoccupations.	
Oui,	ces	deux	textes	évangéliques	doivent	nous	inviter	à	réfléchir	sur	le	sens	de	notre	

vie.	D'abord,	sur	la	reconnaissance	que	nous	devons	au	Seigneur.	Ce	qui	prime	dans	ces	
textes,	 ce	 n'est	 pas,	 bien	 sûr,	 la	 menace	 du	 châtiment,	 c'est	 avant	 tout	 le	 rappel	 de	
l'amour	de	Dieu.	Cet	amour	de	Dieu,	 infiniment	présent.	Nous	devrions	ouvrir	 les	yeux	
de	notre	cœur	pour	être	profondément	conscients	de	tout	ce	que	le	Seigneur	a	fait	pour	
nous.	Bien	 loin	de	nous	centrer	sur	nous-même	et	de	sembler	trouver	que	Dieu	n'en	a	
pas	fait	assez,	de	lui	faire	des	reproches,	comme	cela	arrive.	Nous	devons	être	conscients	
des	dons	de	Dieu,	être	conscients	de	son	amour	personnel	pour	nous,	qui	est	le	tout	de	
notre	vie.	Nous	ne	réalisons	pas	assez	ce	qu'est	être	aimé	personnellement	par	Dieu,	par	



Dieu	qui	a	pour	nous	un	amour	de	Père	pour	ses	enfants,	 l'amour	d'un	époux	pour	sa	
bien-aimée,	 comme	 l'évoque	 si	 admirablement	 le	 Cantique	 des	 Cantiques.	 Tout	 cela	
devrait	 illuminer,	 transformer	 complètement	 notre	 vie.	 Les	 dons	 de	 Dieu	 nous	
interpellent,	et	nous	devons	y	répondre.	Oui,	il	faut	que	nous	soyons	attentifs,	que	nous	
ne	laissions	pas	passer	tous	ces	dons	de	Dieu,	tous	ces	appels	que	nous	recevons,	comme	
quelque	chose	d'ordinaire,	sinon	comme	un	dû.	Ces	textes	évangéliques,	il	faut	les	laisser	
retentir	dans	notre	cœur	pour	qu'ils	arrivent	à	transformer	notre	vie,	à	faire	de	nous	des	
membres	 vivants,	 des	 sarments	 vivants	 pleins	 de	 la	 sève	 de	 cette	 vigne	 véritable	 qui	
nous	 communique	 la	 vie	 éternelle.	 Alors	 oui,	 cette	 vie	 éternelle	 se	 répandra	dans	 nos	
cœurs	à	la	gloire	du	Père,	dans	la	puissance	de	l'Esprit,	en	faisant	de	nous	des	membres	
vivants	du	Christ,	Fils	de	Dieu.	
À	lui	soit	la	gloire	dans	les	siècles	des	siècles.	Amen.		
	

	
Les	Homélies	du	P.	Placide	Deseille	

Sont	à	retrouver	sur	le	site	du	Monastère	de	Solan	
https://monastere-de-solan.com	

Le	recueil	La	Couronne	bénie	de	l'année	liturgique	
est	disponible	à	la	Librairie	du	Monastère	

https://monastere-de-solan.com/16-la-librairie	
	

Il	ne	peut	y	avoir	de	vie	spirituelle	sans	la	lecture	d'ouvrages	spirituels.	Lorsque	vous	
sentirez	 les	 fruits	 de	 la	 lecture	 spirituelle,	 vous	 vous	 exclamerez	:	 «	Que	 le	 nom	 du	
Seigneur	soit	béni	!	»	
Savez-vous	 quelle	 puissance	 contient	 la	 parole	 de	Dieu	?	 Et	 un	 livre	 de	 spiritualité,	

c'est	 la	 parole	 de	 Dieu.	 Comme	 une	 graine,	 elle	 tombe	 dans	 notre	 âme	 et,	 quand	 elle	
germe,	elle	la	fendille	telle	une	plante	la	terre.	La	parole	de	Dieu	cache	la	puissance	de	
Dieu	Lui-même,	la	puissance	du	Christ.	
Quand	 vous	 vous	 plongez	 dans	 un	 livre	 de	 spiritualité,	 vous	 en	 ressortez	 toujours	

rassasiés.	 Un	 ouvrage	 traitant	 de	 spiritualité	 est	 le	 meilleur	 outil	 dont	 vous	 disposez	
quotidiennement	pour	élargir	devant	vous	l'horizon	de	votre	vie	spirituelle.	

Archimandrite	Aimilianos	
	


